
WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 1 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

Б О Г О С Л О В С К И Е
Р А З М Ы Ш Л Е Н И Я

БОГОСЛОВСКИЕ РАЗМЫШЛЕНИЯ #92
ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ 2025

СТАТЬЯ

АНОНСИРОВАНИЕ КНИГИ ИНДЕКС

СТАТЬЯ В ЦЕНТРЕ ВНИМАНИЯ ПИСАНИЕ2

44 45

26 40

Восприятие Эллен 
Г. Уайт Священного 
Писания подтверждает 
оригинальные
библейские языки
Ричард Дэвидсон

Теология плоти и костей Индекс

Воплощенный Яхве: 
христологическая 
интерпретация 
повествования об
Исходе в прологе
Евангелия от Иоанна
Уилсон Пароски

Горят ли нечестивые 
вечно в аду?
Том Шепард

W W W. A DV E N T I S T B I B L I C A L R E S E A R C H . O R G



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 2 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного
Писания подтверждает оригинальные
библейские языки*

Ричард Дэвидсон

Будучи студентом колледжа, 
изучающим теологию, я на-
писал по богословию свою 
первую исследовательскую 

работу. Для анализа я выбрал отрывки из 
14 главы книги пророка Исаии и 28 главы 
Иезекииля – отрывки, которые адвенти-
сты седьмого дня традиционно рассматри-
вали как относящиеся к Сатане и происхо-
ждению зла на небесах. Изучив различные 
критические библейские комментарии, я 
пришел к тревожному выводу, что ни один 
из этих отрывков, взятых в их первона-
чальном контексте, не содержал никаких 
упоминаний о Сатане или происхождении 
зла. Таким образом, в моем мышлении ос-
новные библейские аргументы в пользу 
адвентистского понимания возникнове-
ния Великой борьбы рухнули. Поскольку 
Эллен Г. Уайт поддерживала в отношении 
этих отрывков точку зрения, согласно ко-
торой здесь идет речь о Сатане и Великой 
борьбе1, я подсознательно засомневался в 
достоверности ее толкований Писания.

Однако позже, к своей великой радо-
сти, я обнаружил убедительные экзегети-
ческие доказательства, подтверждающие 
вывод о том, что и Исаия, и Иезекииль в 

обозначенных выше отрывках действи-
тельно имели в виду Сатану. Большая 
часть этих доказательств изложена в док-
торской диссертации Хосе Бертолучи, за-
щищенной в Университете Эндрюса на 
тему «Сын зари и Осеняющий Херувим в 
контексте борьбы между добром и злом»2. 
Бертолучи нанес сокрушительный удар по 
критическим взглядам, согласно которым 
Исаия 14 и Иезекииль 28 описывают толь-
ко земных, исторических врагов Израиля, 
а не Сатану. Он показывает, как в каждом 
отрывке происходит переход от локальной 
исторической сферы, имеющей отношение 
к земным царям, к небесной сверхъесте-
ственной сфере, описывающей Люцифера/
Сатану и возникновение Великого вселен-
ского противостояния. Мое собственное 
исследование выявило дополнительные 
доказательства, подтверждающие этот 
концептуальный сдвиг в Иезекииле 28 
– от земного «князя» (nagid,, царь Тира, 
ст. 1–10) к космическому «царю» (melek, 
сверхъестественный правитель Тира, сам 
Сатана, ст. 11–19) – и я обнаружил, что этот 
суд над падшим херувимом происходит в 
кульминационный момент всей книги3. Те-
перь я однозначно убежден в том, что про-

СТАТ Ь И



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 3 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

исхождение зла в Люцифере, осеняющем 
херувиме, прочно основано на Исаии 14 и 
Иезекииле 28. Интерпретация этих отрыв-
ков Эллен Уайт оказалась верной.

Подход, который я излагаю в этой ста-
тье относительно трудов Уайт, основан на 
моей научной экспертизе как библейско-
го теолога и экзегета. С тех пор как более 
тридцати пяти лет назад я стал профессо-
ром семинарии в Университете Эндрюса, у 
меня было множество возможностей озна-
комиться с идеями Эллен Уайт, стремясь 
понять смысл библейских отрывков на 
оригинальном иврите/арамейском и гре-
ческом языках.

Снова и снова я с удивлением об-
наруживал, что нюансы библейских тек-
стов, выявленные только при изучении 
оригинальных языков и не отраженные в 
большинстве современных переводов и 
комментариев, были уже заложены в ком-
ментариях к этим текстам Эллен Уайт. До-
вольно часто я приходил к неожиданно-
му открытию, что подробные объяснения 
Уайт относительно библейских отрывков, 
которые, как я предполагал, не упомина-
лись непосредственно в Писании, на са-
мом деле подтверждаются внимательным 
прочтением библейского текста на ориги-
нальных языках. Этот опыт неоднократ-
но напоминал мне о высказываниях Уайт 
о том, что, поскольку Библии уделяется 
мало внимания, ее труды являются «свети-
лом меньшим», ведущим нас к «большему 
светилу» (т. е. к Св. Писанию)4.

Прежде чем привести конкретные 
примеры, я выскажу несколько предвари-
тельных соображений.

Данной статьей я вовсе не хочу ска-
зать, что если просто изучать труды Э. 

Уайт, то нет необходимости изучать Св. 
Писание. Напротив, вдохновенные идеи 
Уайт о библейском тексте побуждают нас 
вернуться к Писанию, глубоко изучить 
его, чтобы убедиться, подтверждаются ли 
ее идеи библейской экзегезой, а затем де-
литься особыми истинами адвентистского 
движения с другими, опираясь только на 
Писание, а не на ее труды. Уайт, безуслов-
но, не исчерпала смысл этих и других мест 
Писания. Ее подборка скрытых сокровищ, 
которые можно найти в Библии, должна 
побудить нас самостоятельно исследовать 
Писание, используя все доступные экзеге-
тические инструменты для поиска допол-
нительных богатств, содержащихся в нем.

Важно также помнить, что Уайт ино-
гда использует в своих трудах библейскую 
фразеологию, не стремясь делать конкрет-
ные экзегетические выводы относительно 
того или иного библейского отрывка, ко-
торые явствуют из контекста. Мы можем 
сравнить это с распространенным англий-
ским выражением “I have escaped by the 
skin of my teeth,” означающим «я чудом вы-
жил» [букв. «остался с кожей около зубов», 
прим. пер.]. Те из нас, кто использует эту 
библейскую аллюзию в обычной беседе, 
явно не пытаются истолковать Иов 19:20, 
первоисточник данной цитаты. Фрэнк Ха-
зел хорошо описывает подобное использо-
вание Писания в пасторских целях: «Эллен 
Уайт также использует слова Писания, ко-
торые были ей знакомы, и применяет весть 
или ободрение библейского отрывка к те-
кущей ситуации, даже если первоначаль-
ный библейский контекст указывает на 
другую ситуацию»5.

В настоящей статье я не утверждаю, 
что знание греческого и иврита необходи-

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 4 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

мо для глубокого понимания Библии или 
трудов Эллен Г. Уайт. Главная мысль Пи-
сания ясна в любых современных перево-
дах, доступных сегодня читателю. Однако 
знание оригинальных языков полезно для 
специалистов по библейским исследовани-
ям, поскольку ученые стремятся постичь 
глубину смысла того или иного библейско-
го отрывка, чтобы постичь всю его красо-
ту и богатство.

Более того, я не отстаиваю теорию 
буквальной инспирации ни для авторов 
Библии, ни для Уайт. И Библия, и Уайт 
ясно показывают, что Бог вдохновлял Сво-
их пророков нужными мыслями, а не дик-
товал им весть конкретными словами. В 
то же время, и авторы Библии, и Уайт вы-
ражают такую ​​же зависимость от Святого 
Духа и в передаче богодухновенной вести, 
равно как и в ее получении, прибегая к Бо-
жьему руководству в выборе подходящих 
слов для выражения истины. Святой Дух 
наполнял людей божественной истиной в 
мыслях и таким образом помогал им в на-
писании, благодаря чему они точно пере-
давали в подходящих словах то, что было 
открыто им Богом6.

Наконец, я не утверждаю, что решил 
все проблемы, связанные с отсылками Эл-
лен Уайт к библейским текстам, или в тех 
областях, где Уайт представляет идеи о 
Писании, которые я не смог проверить с 
помощью тщательной библейской экзеге-
зы. В некоторых случаях Уайт могли быть 
показаны детали библейской истории, ко-
торые отсутствуют в библейском повество-
вании. В некоторых случаях современные 
исследователи указывают на очевидные 
несоответствия между описанием истори-
ческих событий Уайт и библейским пове-

ствованием об этих событиях. Когда-то у 
меня был длинный список этих очевидных 
несоответствий, но этот список неуклонно 
сокращается в результате продолжающих-
ся исследований. У меня есть «полка» в 
моем сознании, где покоятся нерешенные 
проблемы, подобные этим, пока на них не 
прольется новый свет. Что касается неко-
торых проблем, мне, несомненно, придет-
ся подождать, пока Христос Сам объяснит 
их мне в будущей жизни!

Но десятки – да, десятки – раз я стал-
кивался с ситуацией, когда обнаруживал 
какую-то истину в «светиле меньшем», а 
затем, при более глубоком изучении, по-
нимал, что она была частью «светила боль-
шего». Много раз я находил какое-то бога-
тое сокровище в Писании, открывающееся 
только на языке оригинала, а затем обна-
руживал, что Уайт тоже уловила это пони-
мание, по-видимому, без какого-либо зна-
ния оригинальных языков (или вторичных 
источников, указывающих на это понима-
ние). В этих случаях моё сердце горело ра-
достью (как у учеников по пути в Эммаус, 
Лук. 24:32), когда Писание открывалось в 
новом свете, и подтверждался пророче-
ский дар Уайт. Далее я поделюсь некото-
рыми из этих личных «пылающих сердец» 
переживаний в связи с исследованием Вет-
хого и Нового Завета на языках оригинала. 
Мы начнем с примеров из Ветхого Завета.

БЫТИЕ 1:26–27: ОБРАЗ БОЖИЙ (IMAGO DEI)

В самом начале Библии встречается 
указание на то, что Адам и Ева были соз-
даны по образу Божьему (Бытие 1:26–27). 
В комментарии к рассказу о сотворении 
мира Эллен Уайт пишет, что «человек дол-

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 5 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

жен был нести образ Божий как во внеш-
нем сходстве, так и в характере»7. Относи-
тельно imago Dei, или «образа Божьего», 
всегда велись споры8. В Бытие 1:26 говорит-
ся о божественном решении: «Сотворим 
человека по образу Нашему, по подобию 
Нашему»9. При исследовании еврейского 
текста Бытие 1:2710, я обнаружил, что два 
слова, переведенные как «образ» (tselem) 
и «подобие» (demut), хотя частично и со-
впадают по семантическому диапазону, 
как правило, подчеркивают разные аспек-
ты. Изучение использования этих двух 
терминов в Писании показывает, что «це-
лем» подчеркивает внешнюю, конкретную 
форму11, тогда как «демут» подчеркивает 
внутренние, общие качества характера12, и 
при сопоставлении, как в Бытие 1:27, эти 
два термина обозначают внешнюю форму 
и внутренние характеристики соответ-
ственно13. Уайт не имела подготовки по 
библейскому ивриту, и тем не менее она 
была права, когда писала, что образ Божий 
состоит как из «внешнего сходства, так и 
из характера». Это прочтение Уайт приме-
чательно, потому что в девятнадцатом веке 
ученые библеисты были практически еди-
нодушны в том, чтобы рассматривать Бога 
в соответствии с греческим дуализмом 
как «вневременного» – пребывающего вне 
пространства и времени – и, следователь-
но, не имеющего внешней формы. Поэто-
му любая интерпретация образа Божьего, 
которая включала «внешнее сходство», от-
вергалась сразу же14.

БЫТИЕ 2:25: ОДЕЯНИЯ СВЕТА И СЛАВЫ

Уайт описывает Адама и Еву в момент 
их сотворения как облаченных в «одея-

ния света и славы»15. Встречается ли по-
добное толкование лишь в трудах Уайт, 
или оно действительно подразумевается 
в Писании? В Бытие 2:25 Моисей изобра-
жает Адама и Еву при сотворении как «на-
гих». Слово «наги» в этом стихе – ‘arom, в 
других местах Писания часто относится к 
«тому, кто не полностью одет или одет не 
обычным образом»16. В Бытие 2:25 не ука-
зано явно, каким образом Адам и Ева были 
без одежды в обычном смысле («обычном» 
с точки зрения после грехопадения).

Однако дополнительные подробно-
сти можно вывести из другого важного 
библейского повествования о сотворении 
мира – псалма 103. Этот псалом описыва-
ет семь дней творения в точно таком же 
порядке, как и в Бытие 1, за исключени-
ем того, что он дополняет многие детали, 
не упомянутые в Бытие 117. Псалом 103 
представляет собой поэтическое описание 
Божьего творческого труда и содержит по 
крайней мере одно указание на Его явле-
ние, или, скорее, на Его «одеяние». Обра-
тите внимание на Псалом 103:1–2, кото-
рый параллелен сотворению света в Бытие 
1: «Благослови, душа моя, Господа! Госпо-
ди, Боже мой! Ты дивно велик; Ты облечен 
славою и величием, Ты одеваешься светом, 
как ризою». Если Бог изображен облечен-
ным светом и славой при сотворении, мы 
можем с достаточной уверенностью за-
ключить, что первые люди, созданные по 
образу и подобию Божьему как внешне, 
так и по характеру (как обсуждалось ра-
нее), были облечены светом подобным же 
образом. Они были облечены не «обыч-
ным образом» с точки зрения одеяния по-
сле грехопадения, а скорее подобно Тому, 
по образу и подобию Которого они были 

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 6 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

созданы. Таким образом, описание одеж-
ды Адама и Евы до грехопадения, данное 
Уайт, может быть логически выведено из 
библейских данных, если рассмотреть ев-
рейскую терминологию, обозначающую 
наготу, и меж-текстуальную связь между 
повествованием о сотворении мира в Кни-
ге Бытие и Псалме 103.

БЫТИЕ 3:7: НАГОТА ДУШИ

Часто из виду упускают тот факт, что 
в Бытие 2 и 3 используются два разных ев-
рейских слова для обозначения «наготы»18. 
Как мы уже отметили, слово «нагота» в 
Бытие 2:25 означает «не одетый обычным 
образом» и подразумевает (в свете образа 
Божьего и Псалма 103:1–2), что они были 
облечены светом и славой, как Бог. В Бы-
тие же 3:7, 10–11 еврейское слово для обо-
значения «наготы» – это ‘erom, которое в 
других местах Писания постоянно встре-
чается в контексте полной (и обычно по-
стыдной) обнаженности, описывая ко-
го-то «совершенно нагого» или «голого»19. 
В результате греха, первая пара оказывает-
ся «совершенно нагой», лишенной одежд 
света и славы, и они пытаются прикрыть 
свою наготу фиговыми листьями.

Нагота Адама и Евы, описанная в 
книге Бытие, явно подразумевает нечто 
большее, чем просто физическую наготу. 
Адам говорит о себе, что он наг, когда Бог 
приходит в прохладе дня, хотя он уже по-
крыт фиговыми листьями (Быт. 3:10). На-
гота в Бытие 3 относится не только к утра-
те одежд света и славы, но включает в себя 
и ощущение «разоблачения»20, осознание 
вины, наготу души. И именно так Уайт 
описывает наготу согрешивших людей:

После этого Адам вообразил 
себе, что он также вступает в высшие 
сферы бытия, но вскоре мысль о со-
вершенном преступлении наполнила 
его душу ужасом. Виновной чете ка-
залось, что изменилась даже погода: 
прежде такая устойчиво мягкая, она 
стала холодной и неприветливой. Лю-
бовь и мир, наполнявшие прежде их 
сердца, сменились сознанием греха, 
страхом перед будущим, душевной 
пустотой. Сияющий свет, окутывав-
ший их, исчез, и они были вынужде-
ны искать, чем же прикрыть свои тела. 
Не могли же они раздетыми предстать 
пред очами Господа и святых анге-
лов!21

И снова, идеи Уайт согласуются с би-
блейскими данными, если рассматривать 
их в свете оригинальной еврейской терми-
нологии22.

БЫТИЕ 4:1: ОЖИДАНИЕ АДАМА И ЕВЫ, ЧТО 
КАИН СТАНЕТ МЕССИЕЙ

Еще один пример корреляции между 
Писанием на языке оригинала и идеями 
Уайт находится в ее комментариях к раз-
мышлениям Адама и Евы, когда родился 
их первенец Каин. Уайт пишет: «Прише-
ствие Спасителя было предсказано людям 
еще в Эдеме. Услышав об этом обетовании, 
Адам и Ева надеялись на его скорое ис-
полнение. Поэтому они так обрадовались 
своему сыну-первенцу, решив, что он-то 
и будет Избавителем. Но исполнение обе-
щания медлило»23. Можно ли подтвердить 
эти размышления Адама и Евы Писанием? 

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 7 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

Несколько лет назад я перечитывал Бытие 
4 в своей еврейской Библии и совершен-
но случайно наткнулся на то, чего никогда 
раньше не замечал, в стихе 1. Стих гласит: 
«Адам познал Еву, жену свою; и она зача-
ла и родила Каина, и сказала: приобрела 
я человека от Господа» (в большинстве 
английских переводов говорится «с помо-
щью Господа», например, ESV, NIV, NJPS). 
Но обратите внимание, что в современных 
переводах Библии, где эти слова выделены 
курсивом (например, KJV, NKJV, NASB), 
фраза «с помощью Господа» в еврейском 
оригинале отсутствует.

В еврейском тексте этого стиха сразу 
после слова «человек» [ивр. ’ish] следует 
частица ’et, которая может либо обозна-
чать предлог «с», либо указывать на то, что 
следующее слово является прямым допол-
нением в предложении. Простой перевод 
как предлог «с Господом» в данном контек-
сте не имеет особого смысла. Необходи-
мо добавить «с помощью», как это делают 
многие современные переводы, но изу-
чение других отрывков Писания, где эта 
частица используется как предлог «с», не 
выявляет четких примеров, где она может 
означать «с помощью». Таким образом, до-
бавление «с помощью» кажется не самым 
лучшим вариантом перевода.

Остается альтернативный вариант: 
рассматривать частицу ’et как знак пря-
мого дополнения, которое в английском 
языке может быть представлено длинным 
тире. В соответствии с еврейским син-
таксисом и отсылками к ish в Бытие 2–3, 
прямое дополнение здесь следует перево-
дить как уникальный титул – «Человек» 
– вместе с определенным именем «Яхве»24. 
Таким образом, перевод этого стиха бу-

дет: «Я обрела Человека — Яхве!» Этот пе-
ревод имеет смысл, поскольку подобная 
грамматическая конструкция аналогична 
в других местах Писания25. Лютер, кажет-
ся, интерпретирует это так в своем немец-
ком переводе Библии 1545 года: «Ich habe 
den Mann, des Herrn» («Я имею Человека, 
Господа»). Евангелические исследователи, 
такие как Вальтер Кайзер, тщательно про-
анализировав данный отрывок, пришли к 
тому же выводу26. Этот текст подразумева-
ет, что, когда Адам и Ева давали имя Ка-
ину, они думали, что он может быть обе-
щанным Мессианским Семенем, Самим 
Яхве. Они надеялись, что Мессия пришел, 
но... как выяснилось, Каин стал не Месси-
ей, а убийцей. Уайт, находясь под вдохно-
вением свыше, написала то, что соответ-
ствовало библейскому смыслу, сокрытому 
в еврейском оригинале.

БЫТИЕ 4:7: АНАЛИЗ ИСТОРИИ КАИНА И АВЕЛЯ 

Рассмотрим еще один пример из Кни-
ги Бытия, где идеи Уайт коррелируют с 
наилучшим (но часто упускаемым из виду) 
пониманием еврейского оригинала би-
блейского отрывка. В Бытие 4 мы находим 
знакомое повествование о Каине и Аве-
ле. После того как Каин и Авель принесли 
свои жертвы Господу, и плод Каина был 
отвергнут, а жертвоприношение Авеля 
принято, «лицо Каина поникло» (ст. 5). Го-
сподь пришел к нему и сказал (ст. 7 обычно 
переводится так): «если делаешь доброе, то 
не поднимаешь ли лица? А если не делаешь 
доброе, то у дверей грех лежит; он влечет 
[евр. teshuqah] тебя к себе, но ты господ-
ствуй [евр. mashal] над ним». Согласно 
этому привычному способу перевода, кар-

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 8 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

тина выглядит достаточно негативно, где-
то даже зловеще. Грех в ней сравнивается 
с демоном или диким зверем, который же-
лает господствовать над Каином, но Каин 
должен его одолеть.

Тщательное изучение текста Быт. 
4:7, проведенное одним из моих бывших 
аспирантов, и основанное на более вни-
мательном прочтении еврейского текста, 
поставило под сомнение эту негативную 
интерпретацию27. Мое собственное, более 
позднее исследование основывается на его 
анализе, рассматривая дальнейшие аспек-
ты еврейского оригинала, и приходит к 
тому же основному выводу28. Здесь я поде-
люсь лишь несколькими важными момен-
тами исследования.

Во-первых, притяжательное местои-
мение «к себе» (во фразе «он влечет тебя 
к себе») в этом стихе мужского рода, и, 
следовательно, согласно фундаменталь-
ному правилу еврейской грамматики, со-
гласно которому местоимение согласует-
ся со своим предшественником по роду, 
существительное, к которому относится 
«к себе», должно быть мужского рода. Но 
слово «грех» женского рода! Ближайшим 
возможным предшественником мужско-
го рода к притяжательному местоиме-
нию мужского рода в этом стихе является 
«Авель» (ст. 4).

Во-вторых, Авель – единственный, 
кто вписывается в литературный ход об-
щей сюжетной линии позора и чести по-
вествования. Именно на Авеля гнев/не-
довольство Каина неявно направлены в 
предыдущих стихах. В контексте это недо-
вольство объясняется тем, что он потерял 
(или рисковал потерять), как он полагал, 
свой статус первенца из-за несоблюдения 

предписанного ритуала. Каин был «опозо-
рен», и его лицо «поникло» (на современ-
ном языке, описывающем позор и честь, 
он «потерял лицо»). Бог обещает, что, если 
он будет поступать хорошо, его примут – 
буквально, его «лицо поднимется» – его 
честь будет восстановлена. Все эти момен-
ты подтверждаются ключевой еврейской 
терминологией в тексте29.

Таким образом, перевод Бытия 4:7 
становится положительным: «Его [Авеля] 
желание будет к тебе, и ты [Каин] будешь 
господствовать над ним». Бог обещает Ка-
ину, что, если он поступит хорошо, «же-
лание» (или уважение) Авеля к Каину бу-
дет восстановлено, и Каин будет обладать 
правом первородного сына, как и прежде. 
Такой перевод подтверждается греческим 
переводом Ветхого Завета в Септуагинте 
(LXX): «к тебе будет его подчинение/об-
ращение, и ты будешь господствовать над 
ним»30.

Хотя (насколько мне известно) ни 
одна современная Библия во времена Уайт 
(или даже сегодня) не следует Септуагинте 
и не дает такого положительного перевода, 
подразумеваемого еврейским оригиналом, 
Уайт отдает предпочтение этому переводу 
уже в нескольких своих самых ранних вы-
сказываниях, посвященных толкованию 
Бытия 4:7. Она явно рассматривает этот 
отрывок (ст. 7б) как относящийся к Каи-
ну и Авелю в контексте восстановления 
почетного статуса первенца Каина по от-
ношению к Авелю. Обратите внимание на 
ее цитирование Бытия 4:7б в следующем 
тексте:

Приношение Авеля было при-
нято; но это произошло потому, что 

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 9 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

он сделал всё так, как Бог потребовал 
от него. Если бы Каин исправил свою 
ошибку, он не был бы лишён своего 
первородства: Авель не только любил 
бы его как брата, но и, как младший, 
был бы ему повинен. Так Господь ска-
зал Каину: «К тебе будет его жела-
ние, и ты будешь господствовать над 
ним»31.

Ещё трижды Эллен Уайт либо ци-
тирует, либо перефразирует Бытие 4:7б, 
предлагая ту же самую основную интер-
претацию:

«И к тебе будет его желание, и 
ты будешь господствовать над ним». 
Приношение Авеля было принято; но 
это произошло потому, что Авель сде-
лал во всех отношениях так, как того 
требовал Бог. Это не лишило бы Каи-
на его первородства. Авель возлюбил 
бы его как брата и, как младший, по-
виновался бы ему32.

Ангел говорит Каину, что это не 
было несправедливостью со стороны 
Бога или проявлением пристрастия к 
Авелю; но что именно из-за его соб-
ственного греха и не послушания 
прямому повелению Бога он не мог 
принять его приношение – и если он 
сделает все правильно, то будет при-
нят Богом, и его брат должен послу-
шаться его, и он должен взять на себя 
инициативу, потому что он был стар-
шим33.

Со стороны Бога не было ника-
кой несправедливости, и к Авелю не 

было проявлено никакого пристра-
стия; если он будет делать добро, то 
будет принят Богом, и его брат будет 
слушаться его, и он будет руководите-
лем, потому что он старший34.

Примечательно, что Уайт следует би-
блейским данным в оригинальном еврей-
ском тексте и интерпретационной тради-
ции (Септуагинты) относительно Каина 
и Авеля, которая не была представлена ​​в 
современных переводах Библии того вре-
мени.

20-АЯ ГЛАВА КНИГИ ИСХОД: ДЕКАЛОГ

Еще один пример проницательности 
Эллен Уайт, улавливающей нюансы ориги-
нального еврейского текста, можно найти 
в отношении Десяти заповедей, записан-
ных в 20-ой главе книги Исход. Уайт дела-
ет поразительное заявление о Декалоге:

«Десять заповедей… – это десять обе-
тований… В этом законе нет отрицания, 
хотя он может… казаться таковым»35. Та-
кое утверждение кажется неуместным, по-
тому что, когда читаешь Десять заповедей 
на английском (или другом современном 
языке), они, кажется, изобилуют отри-
цаниями. Восемь из десяти заповедей на-
чинаются со слов «Не…». Как Уайт могла 
утверждать, что в Декалоге нет отрица-
ния? Я всегда понимал это в смысле «Все 
Его повеления ограничительны»36, но те-
перь я считаю, что существует более пря-
мое, удовлетворительное – и да, более би-
блейское/экзегетическое – объяснение.

В свете заявлений Уайт я вниматель-
но изучил еврейский оригинал Декалога, 
рассмотрев грамматические формы, ис-

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 10 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

пользуемые в каждой из Десяти заповедей. 
К моему удивлению, я обнаружил, что во-
семь заповедей, начинающихся со слов «не 
делай», согласно еврейской грамматике – с 
отрицательной частицей lo’ (не) плюс им-
перфект – могут быть переведены либо как 
отрицательные запреты37, либо как «убе-
дительные обещания»38. В соответствии с 
грамматической структурой предложения 
эти заповеди можно перевести следующим 
образом: «[Обещаю тебе], что не будет у 
тебя других богов предо Мною! ... Не бу-
дешь делать себе никакого резного изо-
бражения... Не будешь произносит имени 
Господа Бога твоего напрасно». «[Обещаю 
тебе, что] не будешь убивать, прелюбодей-
ствовать, красть, лжесвидетельствовать, 
желать чужого». Даже четвертая и пятая 
заповеди, которые не сформулированы в 
отрицательной форме – «Помни день суб-
ботний…» и «Почитай отца твоего и мать 
твою…» – не используют повелительное 
наклонение, которое является обычным 
способом выражения положительной за-
поведи в библейском иврите. Вместо это-
го они используют абсолютный инфини-
тив, который в иврите можно перевести 
как «усиленное повелительное наклонение 
(заповедь)»39 или как «усиленное обеща-
ние»40. Таким образом, каждая из запове-
дей может быть переведена либо как запо-
ведь, либо как обещание.

	 Проницательность Эллен Уайт до-
полнительно подкрепляется признанием 
значимости пролога к Десяти Заповедям. 
Опыт (и, следовательно, перевод) «Десяти 
Слов» полностью зависит от того, с чего 
человек начинает читать Десять Запове-
дей. В детстве меня учили, что Декалог 
начинается с Исхода 20:3: «Да не будет у 

тебя других богов пред лицом Моим». Но 
это не то место, где начинаются Десять За-
поведей. Это не то место, где Бог начина-
ет говорить. Декалог начинается со стиха 
2, где Бог говорит: «Я Господь, Бог твой, 
Который вывел тебя из земли Египетской, 
из дома рабства». По сути, Бог говорит: «Я 
искупил тебя кровью Агнца. Ты уже спа-
сен, и теперь Я обещаю тебе силу соблю-
дать Мой закон». Если начать с стиха 2, то 
следующие за ним заповеди превращаются 
в обещания: «Обещаю вам, что не будет у 
вас других богов предо Мною. Вы не буде-
те произносить Мое имя всуе. Вы будете 
помнить субботу. Вы будете чтить отца и 
мать!»41

«В этом законе нет ничего отрица-
тельного». Эллен Уайт не знала граммати-
ки иврита, но находясь под пророческим 
вдохновением она дала основанное на 
Евангелии понимание Слова, которое под-
тверждается оригинальным языком дан-
ного библейского отрывка.

ИСХОД 25:9, 40: «МИНИАТЮРНАЯ МОДЕЛЬ» 
НЕБЕСНОГО СВЯТИЛИЩА

	 Я посвятил почти два года своей 
жизни написанию докторской диссерта-
ции по типологии. В качестве основной ча-
сти своего исследования я изучал различ-
ные еврейские и греческие слова в Ветхом 
и Новом Заветах, которые переводятся как 
«тип» или «образец». В Ветхом Завете я 
сосредоточился на Исход 25:9, 40, где Мо-
исею было сказано сделать все по «образ-
цу» (евр. tabnit), который ему был показан 
на горе. Я провел детальное исследование 
еврейского термина tabnit (который Сеп-
туагинта переводит в Исход 25:40 как typos 

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 11 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

или «тип») и проанализировал, как он ис-
пользуется в других местах еврейской Би-
блии. После примерно шести месяцев ин-
тенсивных исследований значения этого 
еврейского термина я пришел к выводу, 
что слово tabnit в ветхозаветном употре-
блении в Исход 25:9, 40 подразумевает 
«миниатюрную модель» оригинала – так 
что то, что Моисей увидел на горе, было 
миниатюрной моделью первоначального 
святилища, которое он видел на небесах. Я 
задокументировал это исследование в сво-
ей (теперь уже опубликованной) доктор-
ской диссертации42.

Вскоре после защиты диссертации 
один из моих профессоров, который вхо-
дил в состав диссертационного совета, 
настоятельно попросил меня представить 
результаты этого исследования на науч-
ной конференции Общества библейской 
литературы. С испугом и трепетом я пред-
ставил свои выводы перед аудиторией, 
полной критически настроенных ученых, 
большинство из которых даже не верили 
в реальность небесного святилища или в 
истинность Священного Писания. После 
доклада настало время вопросов, и почти 
каждый в зале поднял руку! В тот момент я 
думал только о том, чтобы пол провалился 
под моими ногами и освободил меня от не-
минуемого натиска критики. Но спасения 
не было. Я помолился и начал отвечать на 
поднятые руки. К моему изумлению (и к 
шоку критически настроенного ученого, 
модерировавшего встречу), все, кто вы-
сказал свое мнение, не только согласились 
с моим исследованием, но и представили 
дополнительные доказательства, которые 
они обнаружили в пользу моего вывода!

Вскоре после возвращения с конфе-

ренции Общества библейской литерату-
ры, во время чтения одной из ранних книг 
Эллен Уайт в серии «Духовные дары», я 
случайно наткнулся на это поразительное 
утверждение: «Бог показал Моисею мини-
атюрную модель небесного святилища и 
повелел ему сделать все по образцу, пока-
занному ему на горе»43. Я задался вопро-
сом, как Уайт могла прийти к пониманию 
значения слова tabnit как «миниатюрной 
модели» оригинала, не зная иврита и не 
имея современных версий или коммента-
риев, содержащих этот перевод (по край-
ней мере, ни одного, который мне удалось 
бы найти до сих пор)? Весь этот опыт стал 
для меня поразительным подтверждением 
точности моего вывода относительно зна-
чения слова tabnit, истинности типологи-
ческого подхода к доктрине о святилище и, 
особенно, реальности пророческого дара 
Эллен Уайт.

ИЕЗЕКИИЛЬ 28: НЕБЕСНАЯ КЛЕВЕТА САТАНЫ 
НА ХАРАКТЕР БОГА

Во введении к этой статье я уже отме-
тил, что в 14-ой главе книги пророка Исаии 
и 28-ой главе Иезекииля ясно изображено 
падение Люцифера и возникновение Вели-
кой борьбы. Однако до недавнего времени 
один важный аспект возникновения Ве-
ликой борьбы, знакомый адвентистам из 
описаний Эллен Уайт, оставался для меня 
без прямого библейского подтверждения. 
В книгах «Патриархи и пророки» и «Вели-
кая борьба» на семнадцати страницах опи-
сывается, как до своего изгнания с небес 
Сатана ходил среди ангелов, клевеща на 
несправедливый характер Божьего правле-
ния44. Эта важная сцена истории «Великой 

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 12 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

борьбы» может быть в лучшем случае вы-
ведена из библейских утверждений о Са-
тане как об «убийце от начала и… лжеце» 
(Ин. 8:44) и «обвинителе братьев наших… 
низвергнутом с небес» (Откр. 12:10). Но 
есть ли более явное библейское основание 
для коварной деятельности Сатаны по кле-
вете на небесах еще до сотворения этого 
мира, как описывает это Эллен Уайт?

По счастливой случайности я позна-
комился с утверждением одного учёного о 
том, что большая часть описания Сатаны в 
28-ой главе книги пророка Иезекииля но-
сит лишь символический, а не буквальный 
характер, поскольку, как утверждалось, 
Сатана описывается как занимающийся 
«огромной торговлей» (ст. 16). Очевидно, 
что Люцифер не был небесным купцом в 
буквальном смысле этого слова.

Я решил изучить еврейское слово, 
обозначающее «торговлю» (евр. rekullah), 
и пришел к удивительному и показатель-
ному открытию. Глагол rakal, от которого 
происходит это существительное, букваль-
но означает «ходить от одного к другому 
(для торговли или сплетен)»45. Производ-
ное существительное rakil означает «кле-
ветник, сплетник» и встречается шесть раз 
в Ветхом Завете, причем один раз и в книге 
Иезекииля (22:9). Другое производное су-
ществительное rekullah – слово, обознача-
ющее «торговлю» в Иез. 28:16 – появляет-
ся только в книге Иезекииля, и все четыре 
случая встречаются в разделе, посвящен-
ном Тиру (26:12; 28:5, 16, 18). В большин-
стве современных переводов это слово вез-
де переводится как «торговля, сделка» или 
«товары», но поскольку это слово встреча-
ется только в этом разделе Библии, именно 
контекст должен служить решающим фак-

тором для определения окончательного 
значения.

В описаниях торгового города Тира 
значение «торговля» или «торговые дела» 
хорошо вписывается в контекст (Иез. 26:12; 
28:5). Но если обратиться к описанию осе-
няющего херувима в 28:16, 18, то в данном 
контексте понятие «торговля» кажется уже 
не совсем уместным. Это признает извест-
ный представитель библейской критики 
экзегет Вальтер Айхродт, который, ком-
ментируя данный отрывок, говорит: «Опи-
сание беззаконий несколько неожиданно, 
поскольку торговля здесь внезапно пред-
ставлена ​​как источник беззакония»46.

Поскольку это существительное про-
исходит от глагола, который означает «хо-
дить от одного к другому – либо для тор-
говли, либо для сплетен/клеветы», весьма 
вероятно, что Иезекииль намеренно вы-
бирает это редкое еврейское слово (вместо 
более распространенного термина sakhar), 
потому что оно имеет потенциальный 
двойной смысл. Иезекииль здесь, кажется, 
использует литературный прием, извест-
ный как параномазия или игра слов. Жи-
тели исторического торгового города Тира 
(упомянутого в первой половине 28-й гла-
вы книги Иезекииля) буквально «ходили 
от одного к другому», осуществляя торго-
вые связи с разными народами. Точно так 
же верховный правитель Тира, Сатана (ст. 
11–19), на небесной «горе Божией» также 
«ходил от одного к другому» – но не для 
торговли товарами, а для сплетен или кле-
веты среди ангелов. И земные, и сверхъ-
естественные правители в буквальном 
смысле занимались «торговлей» – один 
торговлей, а другой клеветой на Бога47.

Непосредственный контекст стиха 

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 13 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

Иез. 28:16 изображает падение осеняюще-
го херувима от состояния совершенства 
(ст. 15) к гордости (ст. 17). В этом контек-
сте стихи 16 и 18 прослеживают его после-
дующие шаги к погибели. Лучше всего пе-
ревести стих 16 так: «От обилия клеветы 
[rekullah] твоей ты [Сатана] исполнился 
внутри насилия, и ты согрешил. Поэтому 
Я низверг тебя как нечистого с горы Божи-
ей». Искусными мазками Иезекииль ри-
сует картину клеветы Люцифера против 
Бога, которая в конечном итоге перерас-
тает в открытое и жестокое восстание. В 
18-м стихе говорится, что после изгнания с 
небес падший херувим продолжает на зем-
ле свою «клевету [rekullah]» против Бога, 
и этот же стих повествует о божественном 
приговоре Сатане, предначертанном ему 
огненным уничтожением за его «множе-
ство беззаконий».

Более внимательное изучение приро-
ды клеветы Сатаны в оригинальном еврей-
ском тексте также подтверждает неодно-
кратные заявления Эллен Уайт о том, что 
Люцифер обвинял Бога в несовершенстве 
Его закона и Его несправедливом отно-
шении к себе. Например, Уайт утвержда-
ет: «Возвеличение Сына Божьего наравне 
с Отцом изображалось как несправедли-
вость по отношению к Люциферу, кото-
рый, по его утверждению, также имел пра-
во на поклонение и честь»48.

Согласно Иез. 28:15, осеняющий хе-
рувим был «непорочным» (евр. tamim) в 
путях своих, пока не обнаружилось в нем 
«беззаконие» (евр. ‘awlah). Хотя многие 
переводы передают ‘awlah как «беззако-
ние», «злодеяние», «неправедность» и тому 
подобное, основное определение данного 
слова, предлагаемое стандартным еврей-

ским лексиконом, – «несправедливость», а 
основные варианты значений в лексиконе 
– это «жестокие деяния несправедливо-
сти», «несправедливость речи» и «неспра-
ведливость в целом»49. Я предполагаю, что 
использование этого конкретного слова 
для обозначения «несправедливости», а 
не общего термина для обозначения «без-
закония» или «греха», если рассматривать 
его в свете других библейских отрывков, 
касающихся падения Сатаны, подразуме-
вает, что осеняющий херувим лелеял чув-
ство несправедливости по отношению к 
Божьему правлению, Его отношению к 
нему и его исключению из положения ра-
венства с Богом50.

Небесная клевета Сатаны против 
Божьей справедливости во время воз-
никновения Великой борьбы – это не ад-
вентистская версия истории спасения, 
основанная на вне-библейском характере 
богодухновенности Эллен Уайт; это пораз-
ительная библейская истина!51 «Светило 
меньшее» вновь указало нам на «Большее 
светило»! 

Теперь перейдем к некоторым приме-
рам из Нового Завета.

ЕВАНГЕЛИЯ ОТ МАТФЕЯ 5–7, ОТ МАРКА 3 И 
ОТ ЛУКИ 6: ГЕОГРАФИЧЕСКОЕ МЕСТОПОЛОЖЕНИЕ 
ГОРЫ, С КОТОРОЙ ХРИСТОС ПРОИЗНЕС СВОЮ ЗНА-
МЕНИТУЮ ПРОПОВЕДЬ

Когда читаешь Евангелия, содержа-
щие те же основные положения, что и «На-
горная проповедь» (Мф. 5–7; Лк. 6), на пер-
вый взгляд кажется, что они противоречат 
друг другу географически. В Мф. 5:1 запи-
сано, что Иисус «взошел на гору; и когда 
сел, приступили к Нему ученики Его». В 

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 14 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

Лк. 6:12–17 сказано, что Иисус «взошел на 
гору помолиться» (ст. 12), и на следующее 
утро «Он избрал двенадцать, которых и 
наименовал апостолами» (ст. 13), а затем 
«сошел с ними и стал на ровном месте» (ст. 
17). Где же была первая проповедь Иисуса 
после избрания двенадцати учеников – «на 
горе» или «на равнине»? Различия в гео-
графических деталях привели некоторых 
комментаторов к предположению о суще-
ствовании двух разных проповедей: «На-
горной проповеди»

и «Проповеди на равнине». Марк 
3:13–23 еще больше усложняет географию, 
утверждая, что Христос «взошел на гору 
и… «поставил двенадцать» (ст. 13–14), а 
позже, когда толпа снова собралась [по-ви-
димому, около моря, ср. ст. 7], так что «им 
невозможно было и хлеба есть» (ст. 20), 
Он, «призвав их, говорил им притчами» 
(ст. 23).

При более внимательном рассмотре-
нии ключевой греческой фразы, переве-
денной в KJV [Библия короля Якова, прим. 
пер.] (версия, обычно используемая Уайт 
и большинством людей в девятнадцатом 
веке) как «на равнине» (греч. epi topou 
pedinou), становится ясно, что ее лучше 
всего переводить как «ровное место» (см. 
самые последние переводы), и она не отно-
сится к обширной равнине. В свете этого 
значения греческой фразы, когда я читал 
повествование Уайт о назначении Иису-
сом Двенадцати апостолов и Нагорную 
проповедь в книге «Желание веков», нахо-
дясь непосредственно на вероятном месте 
проповеди Иисуса, я был рад увидеть, как 
Уайт органично описала эти сцены, объ-
единив все географические детали в трех 
Евангелиях в гармонии со смыслом гре-

ческого оригинала. Уайт утверждает, что 
Иисус сошел с горы, где Он избрал двенад-
цать учеников, спустился вниз к морскому 
берегу, обнаружил, что там нет места для 
людей, собравшихся на берегу, и поэтому 
вернулся обратно на гору и нашел ровное 
место, подходящее для толпы, чтобы сесть 
и послушать Его проповедь.

После посвящения апостолов 
Иисус отправился вместе с ними на 
берег моря. Утром здесь начал соби-
раться народ. Как всегда, целые толпы 
пришли из галилейских городов, но 
кроме них были здесь люди из Иудеи 
и даже из самого Иерусалима, из Пе-
реи и Десятиградия, Идумеи, находя-
щейся к югу от Иудеи, из Тира и Сидо-
на — финикийских городов на берегу 
Средиземного моря. «Услышав, что 
Он делал», они «пришли послушать 
Его и исцелиться от болезней своих... 
потому что от Него исходила сила и 
исцеляла всех» (Марка 3:8; Луки 6:18, 
19). 

Узкий берег не мог вместить всех 
желавших слушать наставления Учи-
теля, даже если бы они стояли, а не 
сидели, и поэтому Иисус поднялся на 
склон горы. Дойдя до уступа, где со-
бравшиеся могли удобно разместить-
ся, Он сел на траву, ученики и толпы 
людей последовали Его примеру52.

Во время моих многочисленных поез-
док в Израиль мне часто доводилось посе-
щать место, традиционно (и, скорее всего, 
наиболее вероятно) отождествляемое с 
Горой Блаженств. Церковь Блаженств рас-

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 15 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

положена на просторном ровном месте, на 
полпути к вершине горы, с видом на Гали-
лейское море. Чуть ниже горы, на берегу 
моря, где, по-видимому, Иисус впервые 
выступил с проповедью (согласно Еван-
гелию от Марка), находится амфитеатр с 
идеальной акустикой, позволяющей услы-
шать несколько тысяч человек53. Другой 
такой естественный амфитеатр с хорошей 
акустикой для еще большего количества 
людей находится на пологих склонах ров-
ного места на полпути к вершине горы. 
Топографические данные, описанные Эл-
лен Уайт, идеально сочетаются с данными, 
представленными в Евангелиях от Мат-
фея, Марка и Луки, если рассматривать их 
в свете оригинального греческого языка, 
использованного авторами Евангелия.

МАТФЕЯ 24:6, 13–14: СМЫСЛ «КОНЦА»

В Своей проповеди на Масличной 
горе, записанной в Матфея 24, Иисус го-
ворит: «И сие Евангелие Царства будет 
проповедано по всему миру во свидетель-
ство всем народам, и тогда придёт конец» 
(ст. 14). В этом стихе, а также в стихах 6–8 
и 13, термин «конец» (греч. telos) обычно 
интерпретируется как описание в первую 
очередь конца мира. Однако Уайт интер-
претирует эти отрывки как относящиеся 
в первую очередь к гибели еврейского на-
рода, как нации, связанной с разрушени-
ем Иерусалима. Обратите внимание на её 
объяснение Матфея 24:6–8:

«Также услышите о войнах и о 
военных слухах. Смотрите, не ужасай-
тесь; ибо надлежит всему тому быть. 
Но это еще не конец». Перед разру-

шением Иерусалима люди боролись 
за власть. Императоры погибали от 
рук заговорщиков, наследников пре-
стола убивали; повсюду велись войны 
и распространялись военные слухи. 
«Надлежит всему тому быть, – ска-
зал Христос, – но это еще не конец» 
(то есть не конец иудейского народа). 
«Ибо восстанет народ на народ, и цар-
ство на царство, и будут глады, моры 
и землетрясения по местам; все же это 
начало болезней»54.

Недавние исследования подтверди-
ли, что интерпретация Уайт на самом деле 
верна55. Ключ к раскрытию смысла всей 
этой главы (Мф. 24) заключается в тер-
минологической схеме, уже изложенной 
в историческом контексте стихов 1–3. В 
стихе 1 ученики указали Иисусу на велико-
лепные здания Иерусалимского храма, а в 
стихе 2 Иисус ответил: «Видите ли все это 
[tauta]? Истинно говорю вам: не останется 
здесь камня на камне; все будет разруше-
но». В этом стихе греческое слово tauta, пе-
реведенное как «все это», явно относится 
к Иерусалимскому храму в контексте его 
неминуемого разрушения. Затем в стихе 3, 
когда Иисус сидел на горе Елеонской, воз-
вышаясь над храмом, ученики подошли 
к Нему наедине и спросили: «Скажи нам, 
когда это будет [tauta]? И каков признак 
Твоего пришествия [parousia] и кончи-
ны [synteleia] века?» Обратите внимание, 
что ученики задали два основных вопро-
са: (1) относительно tauta (всего этого), 
которая из контекста предыдущего стиха 
ясно указывает на разрушение Иерусалим-
ского храма; и (2) относительно знака Его 
parousia (пришествия) и конца мира/века, 

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 16 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

термины, которые в других местах Еванге-
лия от Матфея всегда относятся ко Второ-
му пришествию Христа.

На протяжении всей оставшейся ча-
сти 24-й главы Евангелия от Матфея Ии-
сус остается верен этой терминологи-
ческой схеме. Термин tauta (эти вещи) и 
единственное число touto (это) связаны 
с telos (конец, а не synteleia) и последова-
тельно относятся к событиям, связанным 
с разрушением Иерусалима, в то время как 
термин ekeinos (те) связан с parousia (при-
шествие и синонимы) и synteleia (конец) и 
относится к событиям, связанным со Вто-
рым пришествием Христа.

Таким образом, вся структура пропо-
веди Иисуса в этой главе выглядит следую-
щим образом:

(A) ст. 4–20, падение Иерусалима (с 
использованием терминов tauta [эти], 
touto [это] и telos [конец])

(B) ст. 21–31, Парусия (с исполь-
зованием терминов ekeinos [те] и 
parousia [пришествие])

(A') ст. 32–35, падение Иерусалима (с 
использованием термина tauta [те])

(B') ст. 36–44, Парусия (с исполь-
зованием терминов ekeinos [те] и 
parousia [пришествие])

Обратите внимание, что греческое 
слово parousia (пришествие) встречается в 
Евангелии от Матфея только в 24-й главе 
(ст. 3, 27, 37, 39) и всегда относится ко Вто-
рому пришествию Христа во славе. Анало-
гично, термин synteleia (конец) в Евангелии 
от Матфея – это термин, последовательно 
используемый для обозначения «кончи-
ны века» при Втором пришествии Христа 

(13:39, 40, 49; 24:3; 28:20). Однако в Еванге-
лии от Матфея 24:6–8, 13–14 используется 
не греческое слово synteleia, а telos, кото-
рое (в своем основном применении) отно-
сится к концу еврейского народа в 70 году 
н.э., а не ко Второму пришествию Христа. 
Это подтверждается его появлением в кон-
тексте Евангелия от Матфея 24:4–20, ко-
торое посвящено (в своем основном при-
менении) падению Иерусалима (см. ранее 
описанную структурную схему). На протя-
жении всей остальной части Евангелия от 
Матфея термин telos никогда не относится 
к «кончине века», т.е. ко Второму прише-
ствию Христа.

В то же время, поскольку падение Ие-
русалима было представлено Иисусом в 
этой главе как прообраз конца света, во 
вторичном, типологическом смысле, эти 
стихи в принципе могут быть применены к 
проповеди Евангелия миру перед Вторым 
пришествием Христа57.

Именно это Уайт представляет в сво-
ей книге «Желание веков». Она цитиру-
ет Матфея 24:13–14 и показывает, как эти 
стихи относятся прежде всего ко времени 
разрушения Иерусалима, но имеют типо-
логическое применение к концу света:

В пророчестве о разрушении Ие-
русалима Христос сказал: «По причи-
не умножения беззакония во многих 
охладеет любовь. Претерпевший же 
до конца спасется. И проповедано бу-
дет сие Евангелие Царствия по всей 
вселенной, во свидетельство всем 
народам; и тогда придет конец». Это 
пророчество исполнится вновь. Ум-
ножившиеся беззакония тех дней 
повторятся в нашем поколении. Это 

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 17 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

относится и к предсказанию о пропо-
веди Евангелия. До падения Иеруса-
лима апостол Павел, вдохновленный 
Святым Духом, писал, что Евангелие 
«возвещено всей твари поднебесной» 
(Кол. 1:23). Так и теперь, перед прише-
ствием Сына Человеческого, вечное 
Евангелие должно быть проповедано 
«всякому племени, и колену, и языку 
и народу» (Откр. 14:6). Бог «назна-
чил день, в который будет правед-
но судить вселенную» (Деян. 17:31). 
Христос говорит нам о том, что будет 
предшествовать наступлению этого 
дня. Он не утверждает, что весь мир 
обратится, но что «проповедано будет 
сие Евангелие Царствия по всей все-
ленной во свидетельство всем наро-
дам; и тогда придет конец»58.

Эллен Уайт точно изложила толкова-
ние понятия «конец» в Евангелии от Мат-
фея, глава 24, в соответствии со смыслом 
важнейшей терминологии в оригинальном 
греческом языке.

ИОАННА 3:3, 7: «ВНОВЬ» ИЛИ «СВЫШЕ»?

В своей ночной беседе с Никодимом 
Иисус сказал ему: «Истинно, истинно го-
ворю вам: если кто не родится свыше 
[anōthen], тот не может увидеть Царствия 
Божия» (Ин. 3:3). Греческое наречие 
anōthen в Новом Завете может означать 
либо «вновь», либо «свыше», в зависимо-
сти от контекста59. Широко известно, что в 
свете контекста Иоанна 3 происходит игра 
слов, в которой подразумеваются оба зна-
чения60. В Библии короля Якова, изданной 
во времена Уайт, перевод anōthen в тек-

сте этих стихов – «вновь», но во многих 
Библиях короля Якова есть примечание 
«свыше».

Уайт запечатлела эту двусмыслен-
ность греческого языка в своих коммен-
тариях к этим стихам, иногда переводя их 
как «рожденный вновь»61, в других случаях 
как «рожденный свыше»62. Несколько упо-
минаний этих стихов в ее трудах включа-
ют оба перевода: один для стиха 3, а другой 
для стиха 7, что отражает игру слов, встре-
чающуюся в библейском отрывке. Вот что 
она пишет:

Великая истина об обращении 
сердца Святым Духом заключена в 
словах Христа, обращенных к Нико-
диму: «Истинно, истинно говорю тебе, 
если кто не родится свыше, не может 
увидеть Царствия Божия... Рожден-
ное от плоти есть плоть, а рожденное 
от Духа есть дух. Не удивляйся тому, 
что Я сказал тебе: „должно вам ро-
диться свыше“. Дух дышит, где хочет, 
и голос его слышишь, а не знаешь, от-
куда приходит и куда уходит: так бы-
вает со всяким, рожденным от Духа» 
(Ин. 3:3–8)63.

Спаситель сказал: «Если кто не 
родится свыше», то есть, если человек 
не получит новое сердце, новые жела-
ния, новые цели и побуждения, веду-
щие его к новой жизни, он «не может 
увидеть Царствия Божьего» (Иоанна 
3:3). Глубоко заблуждаются те, кто ду-
мают, будто в человеке необходимо 
лишь развивать то доброе, что зало-
жено в нем от природы. «Душевный 
(по ин. переводу –„недуховный“) че-

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 18 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

ловек не принимает того, что от Духа 
Божьего, потому что он почитает это 
безумием; и не может разуметь, пото-
му что о сем надобно судить духов-
но.» «Не удивляйся тому, что Я сказал 
тебе: должно вам родиться свыше» (1 
Кор. 2:14; Ин. 3:7). О Христе написа-
но: «В Нем была жизнь, и жизнь была 
свет человеков»; «нет другого имени 
под небом, данного человекам, кото-
рым надлежало бы нам спастись» (Ин. 
1:4; Деян. 4:12)64.

Великая истина о обращении 
сердца Святым Духом представлена ​​
в словах Христа, обращенных к Ни-
кодиму: «Истинно, истинно говорю 
тебе: если кто не родится свыше, тот 
не может увидеть Царствия Божия… 
Рожденное от плоти есть плоть, а 
рожденное от Духа есть дух. Не удив-
ляйся тому, что Я сказал тебе: должно 
вам родиться свыше. Ветер дует, где 
хочет, и ты слышишь шум его, но не 
знаешь, откуда он приходит и когда 
уходит; так и всякий, рожденный от 
Духа»65.

В своих различных комментариях на 
эти стихи Эллен Уайт чаще использовала 
примечание на полях Библии короля Яко-
ва «свыше», чем перевод «вновь», который 
встречается в основном тексте Библии ко-
роля Якова. Это согласуется с тем фактом, 
что везде, где в Евангелии от Иоанна встре-
чается anōthen, оно явно означает «свыше» 
(3:31; 19:11, 23), и комментаторы призна-
ют это как основное значение, предпола-
гаемое в этом контексте66. Стандартный 
Лексикон Греческого Нового Завета сви-

детельствует о том, что «Никодим думает 
о физическом возрождении [ст. 4], но рас-
сказчик показывает Иисуса с другим изме-
рением в уме»67. Это еще один пример того, 
как комментарий Уайт чутко относится к 
игре слов, обнаружимой в оригинальном 
тексте Нового Завета на греческом языке.

ИОАННА 12:32: «ВСЕ ЛЮДИ» ИЛИ «ВСЕ»?

Когда Иисус приближался к послед-
ней неделе Своей жизни перед распятием, 
Он возвестил толпящимся вокруг Него 
людям: «Ныне суд миру сему; ныне князь 
мира сего изгнан будет вон. И когда Я воз-
несён буду от земли, всех привлеку к Себе» 
(Ин. 12:31–32, выделено курсивом). Кого 
же Иисус привлечёт к Себе? Многие со-
временные переводы отождествляют тех, 
кто будет привлечен ко Христу, только с 
обитателями этой земли, переводя pantas 
как «всех людей» (KJV) или «все народы» 
(ESV, NKJV). Но в греческом тексте слово 
pantas (всех) встречается без какого-либо 
ограничивающего существительного, ко-
торое следует за ним. Хотя никто не сомне-
вается, что люди включены в слово pantas, 
ограничивается ли эта терминология толь-
ко людьми? В контексте предыдущего сти-
ха, который описывает космические мас-
штабы (используя греческое слово kosmos 
для «мира» и ссылаясь на изгнание князя/
правителя этого мира), этот стих можно 
интерпретировать в космическом смысле, 
чтобы включить не только людей, но и ан-
гелов на небесах и обитателей непадших 
миров, которые радуются, когда Сатана 
оказывается поверженным.

Именно такое более расширенное 
понимание тех, кого Христос привлечет 

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 19 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

к Себе, и предлагает Уайт в своих выска-
зываниях по поводу данного библейского 
отрывка. Во-первых, применительно к че-
ловечеству, она пишет: «Христос пришел, 
чтобы явить миру любовь Божью, чтобы 
привлечь к Себе сердца всех людей. Он 
сказал: «И когда Я вознесён буду от земли, 
всех привлеку к Себе» (Ин. 12:32)68. Но в 
другом месте она расширяет аудиторию 
тех, кого Христос привлечет к Себе, вклю-
чая в нее не согрешивших ангелов и обита-
телей непадших миров:

«Ныне суд миру сему, – продол-
жил Христос, – ныне князь мира сего 
изгнан будет вон; и когда Я вознесен 
буду от земли, всех привлеку к Себе». 
Сие говорил Он, давая понять, какой 
смертью Он умрет. Мир переживает 
кризис. Если Я принесу Себя в жертву 
умилостивления за грехи людей, мир 
обретет свет и власть сатаны над их 
душами разрушится. Истинный образ 
Бога восстановится в сознании чело-
вечества, и праведники наконец смо-
гут наследовать небесные обители.

Ведь на кресте свершится не 
только искупление человечества. Лю-
бовь Божья будет явлена всей Все-
ленной. Изгнание князя мира сего 
опровергнет все обвинения, которые 
сатана выдвигал против Бога, и по-
ношение Неба, исходившее от него, 
исчезнет. Ангелы и люди устремятся 
к Искупителю. «И когда вознесен буду 
от земли, – сказал Он, – всех привлеку 
к Себе»69.

Кроме искупления человека план 

спасения имел и другое, не менее важ-
ное и глубокое назначение. Христос 
пришел на землю не только для того, 
чтобы обитатели этой маленькой пла-
неты научились чтить Закон Божий, 
– план спасения должен был также 
перед всей Вселенной оправдать окле-
ветанный характер Бога. Спаситель 
незадолго до Своего распятия ска-
зал: «Ныне суд миру сему; ныне князь 
мира сего изгнан будет вон; и когда Я 
вознесен буду от земли, всех привлеку 
к Себе» (Ин. 12:31, 32); этими словами 
Христос провидчески указывал на ре-
зультат Своей великой жертвы, на ее 
огромное значение как для непадших 
миров, так и для человека. Смерть 
Христа ради искупления человека не 
только открывала людям путь к небу 
– она должна была перед всей Вселен-
ной оправдать действия Бога и Сына 
во время восстания сатаны, утвер-
дить непреложность Закона Божьего, 
разоблачить сущность и последствия 
греха70.

В очередной раз Эллен Уайт уловила 
более глубокий смысл библейского текста, 
который становится очевидным для тол-
кователя в свете оригинального языка Но-
вого Завета.

ЗАКЛЮЧЕНИЕ

	 Я не проводил исчерпывающего по-
иска в личной библиотеке Эллен Уайт (что 
я надеюсь сделать в будущем), чтобы опре-
делить, сколько из библейских идей, кото-
рые я рассмотрел в этой статье, содержат-
ся в книгах, к которым она имела доступ. В 

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 20 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

ходе моего ограниченного поиска я не на-
шел подтверждения у ученых XIX века или 
в переводах Библии для большинства вы-
водов, которые я здесь обобщил. Но даже 
если окажется, что некоторые идеи были 
заимствованы из этих источников, это не 
изменит мой основной тезис. Все равно 
потребуется объяснить, как Уайт руко-
водствовалась выбором именно этих би-
блейских идей и как ей удалось отбросить 
распространенные версии своего времени, 
которые не выдерживают проверки более 
поздним и тщательным экзегетическим 
исследованием.

В этой статье представлено лишь не-
сколько примеров из множества подобных 
переживаний «горящего сердца», которые 
я испытал как экзегет и специалист в об-
ласти библейских языков, описывая слу-
чаи, когда Уайт удивительным образом 
улавливала нюансы смысла библейских 
отрывков. Эти нюансы очевидны в ориги-
нальных еврейских и греческих текстах, но 
они не были представлены в современных 
ей переводах. Я также описал несколько 
случаев, когда Уайт предоставляла под-
робности о библейских повествованиях, 
которые я всегда считал уникальными для 
нее и не зафиксированными в Писании, но 
которые, как я позже обнаружил, подтвер-
ждаются внимательным прочтением би-
блейского текста на языках оригинала.

Аналогичные свидетельства можно 
привести относительно деталей истории и 
географии. Живописное описание мест, где 
происходили библейские события, – несо-
мненно, основанные на том, что она виде-
ла эти события в видениях, – поразительно 
подтверждаются недавними исследовани-
ями географов и археологов Ветхого За-

вета, хотя такая информация (насколько 
мне удалось установить) не была доступна 
в исторических и географических исследо-
ваниях времен Уайт.

Я поделился некоторыми положения-
ми, изложенными в этой статье, с несколь-
кими моими коллегами на кафедре Ветхого 
и Нового Завета в Теологической семина-
рии Адвентистов седьмого дня при Уни-
верситете Эндрюса, и с удовлетворением 
узнал, что они также испытывали подоб-
ное чувство «горения сердца» при сравне-
нии идей Эллен Уайт с их собственными 
исследованиями Священного Писания на 
языках оригинала. Они составили соб-
ственные списки случаев, когда некоторая 
детализация, добавляемая Эллен Уайт к 
библейским отрывкам и событиям, кото-
рая, как они считали, не рассматривалась 
в Священном Писании, на самом деле под-
тверждалась внимательным прочтением 
библейского текста на языках оригинала.

Подобное ощущение «горения серд-
ца» убедительно свидетельствуют о бого-
духновенности Эллен Г. Уайт и ценности 
ее идей о Священном Писании во свете 
языков оригинала.

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки

Ричард Дэвидсон,

Руководитель научных
проектов в сфере
Ветхозаветных исследований 
семинарии университета
Эндрюса, профессор.



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 21 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки

сегодня и может совершать те же чудесные дела для 
Своего народа, что и в прошлом» (311).
⁶ 1 Кор. 2:10–13; 2 Тим. 3:16–17; 2 Петр. 1:19–21. Эллен 
Г. Уайт пишет: «Я так же зависима от Духа Господня 
в изложении или описании видения, как и в его по-
лучении. Мне невозможно запомнить все, что было 
мне показано, если Господь не представит это мне в 
тот момент, когда Ему будет угодно, чтобы я расска-
зала или записала это». Spiritual Gifts (Battle Creek, 
MI: Seventh-day Adventist Publishing, 1860), 2:292–293. 
«Хотя я так же зависима от Духа Господня в изло-
жении своих взглядов, как и в их получении, тем не 
менее, слова, которые я использую для описания уви-
денного, являются моими собственными, если только 
это не слова, сказанные мне ангелом, которые я всегда 
заключаю в кавычки». Ellen G. White, The Review and 
Herald, October 8, 1867. «Дух Божий действует на мой 
разум и дает мне подходящие слова, с помощью кото-
рых я могу выразить истину». Ellen G. White to Edson 
and Emma White, March 10, 1907, Lt 90, 1907.
⁷ Ellen G. White, Patriarchs and Prophets (Washington, 
DC: Review and Herald, 1890), 45.
⁸ См. Richard M. Davidson, “The Nature of the Human 
Being from the Beginning: Genesis 1–11,” в “What Are 
Human Beings That You Remember Them?” Proceedings 
of the Third International Bible Conference of Ginosar 
and Jerusalem, June 11–21, 2012, ed. Clinton Wahlen 
(Silver Spring, MD: Biblical Research Institute, Review and 
Herald, 2015), 17–18.
⁹ Библейские тексты приводятся по Синодальному пе-
реводу, если не указано другое.
10 Davidson, “The Nature of the Human Being from the 
Beginning: Genesis 1-11,” 17-18.
11 См. Bruce K. Waltke, An Old Testament Theology: An 
Exegetical Canonical, and Thematic Approach (Grand 
Rapids: Zondervan, 2007). Автор пишет: «Помимо двух 
возможных переносных значений, tselem всегда отно-
сится к физическому образу, имеющему «сформиро-
ванное тело», см. стр. 215. Уолтке предполагает, что 
два переносных значения (Пс 38:6; 72:20) вполне могут 

* Данная статья представляет собой переработанную 
и значительно расширенную версию главы, опубли-
кованной в книге The Gift of Prophecy in Scripture and 
History, ed. Alberto M. Timm and Dwain N. Esmond 
(Silver Spring, MD: Review and Herald, 2015). См. Richard 
M. Davidson, “Ellen White’s Insights into Scripture in 
Light of the Original Biblical Languages,” 155–170.
1 См., например, Эллен Г. Уайт, «Происхождение зла», 
глава 29 в книге «Великая борьба», стр. 492–504. В этой 
главе оба отрывка цитируются неоднократно.
2 Jose Bertoluci, “The Son of the Morning and the Guardian 
Cherub in the Context of the Controversy Between Good 
and Evil” (ThD diss., Andrews University Seventh-day 
Adventist Theological Seminary, 1985).
3 Richard M. Davidson, “The Chiastic Literary Structure 
of the Book of Ezekiel,” в To Understand the Scriptures: 
Essays in Honor of William H. Shea, ed. David Merling 
(Berrien Springs, MI: Institute of Archaeology/Siegfried 
H.
Horn Archaeological Museum, 1997), 71–93, и особен-
но 87–89; и Davidson, “Ezekiel 28:11–19 and the Rise of 
the Cosmic Conflict,” в The Great Controversy and the 
End of Evil: Biblical and Theological Studies in Honor of 
Ángel Manuel Rodríguez in Celebration of His Seventieth 
Birthday, ed. Gerhard Pfandl (Silver Spring, MD: Review 
and Herald, and Biblical Research Institute, 2015), 57–69.
⁴ «Библии уделяется слишком мало внимания, и по-
тому Господь послал светило меньшее, чтобы ве-
сти мужчин и женщин к светилу большему» Ellen G. 
White, Review and Herald, January 20, 1903.
⁵ Frank M. Hasel, “Ellen White’s Use of Scripture,” в The 
Gift of Prophecy in Scripture and History, ed. Alberto R. 
Timm and Dwain N. Esmond (Silver Spring, MD: Review 
and Herald, 2015), 311. Хазел далее поясняет: «При этом 
она не искажает и не переиначивает Писание; она не 
проявляет неверие Писанию. Вместо этого Эллен Уайт 
применяет весть и саму суть Писания к новым ситуа-
циям, помогая нам помнить о чудесных деяниях Бога 
в истории и Его великой верности, чтобы мы поняли, 
что тот же Бог, который действовал в прошлом, жив 



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 22 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

происходить от другого корня, II tselem, означающе-
го «силуэт, мимолетная тень». Джон Голдингей делает 
следующий вывод об образе Божьем: «Образ – это ви-
димое представление чего-либо, что предполагает, что 
образ Божий «лежит в телесной природе человека… 
Первый Завет… систематически «предполагает соот-
ветствие между Богом и человеком как в его телесной, 
так и во внутренней природе». См. John Goldingay, 
Old Testament Theology, vol. 1, Israel’s Gospel (Downers 
Grove, IL: InterVarsity, 2003), 102–103.
12 См., например, Ilona N. Rashkow, Taboo or Not Taboo: 
Sexuality and Family in the Hebrew Bible (Minneapolis: 
Fortress, 2000), 611. Автор резюмирует значение терми-
на demut: «[demut] обычно используется для обозначе-
ния „внешности“, „сходства“ или „аналогии“ нефизи-
ческих характеристик».
13 Рашков резюмирует: «Бог говорит, что Его намере-
ние состоит в том, чтобы сделать Адама одновременно 
«по образу Нашему» (то есть физически похожим, что 
бы это ни значило) и «по подобию Нашему» (обладаю-
щим теми же характеристиками)». Taboo or Not Taboo, 
61.
14 Дэвид Карр обобщает это распространенное мнение, 
которое до сих пор в целом разделяется библейскими 
исследователями: «Бытие 1 должно говорить о чем-то 
другом – о чем угодно другом – но только не о фак-
тическом физическом сходстве между Богом и людь-
ми». David Carr, The Erotic Word: Sexuality, Spirituality, 
and the Bible (Oxford: Oxford University Press, 2003), 
18. Карр опровергает это мнение убедительными би-
блейскими данными, взятыми из всего Священного 
Писания (17–26). См. мое обсуждение этого вопроса 
в Davidson, “The Nature of the Human Being from the 
Beginning: Genesis 1-11,” 17.
15 Эллен Уайт, Патриархи пророки, 45.
16 Например, в 1 Царств 19:24 этот термин использу-
ется в отношении того, кто, сняв плащ, ходит толь-
ко в тунике. Wilhelm Gesenius, Gesenius’ Hebrew and 
Chaldee Lexicon to the Old Testament Scriptures, trans. 
Samuel P. Tregelles (Grand Rapids: Eerdmans, 1949), 653. 

В Исаии 20:2 упоминается тот, кто «оделся только в saq 
[мешковину]». Ludwig Koehler and Walter Baumgartner, 
Lexicon in Veteris Testamenti libros, 2nd ed. (Leiden: Brill, 
1958), 735; ср. Ин. 21:7. В других местах этот термин 
используется в значении «рваный, плохо одетый» (Иов 
22:6; 24:7, 10; Ис. 58:7; Gesenius, Gesenius’ Hebrew and 
Chaldee Lexicon, 653). Людвиг Кёлер, Вальтер Баумгар-
тнер и Иоганн Й. Штамм указывают на многочислен-
ные отрывки из Ветхого Завета, где ‘arom обозначает 
«легко одетый» (Ис. 20:2, 4; 58:7; Мих. 1:8; Иов 22:6; 24:6, 
7, 10), и один отрывок, где этот термин относится к че-
ловеку без доспехов (Амос 2:16), в Hebrew and Aramaic 
Lexicon of the Old Testament, trans. under supervision of 
Mervyn E. J. Richardson (Leiden: Brill, 1994–2001), 883.
17 Richard M. Davidson, “Creation in the Book of Psalms: 
Psalm 104,” в The Genesis Creation Account and Its 
Reverberations in the Old Testament, ed. Gerald Klingbeil 
(Berrien Springs, MI: Andrews University Press, 2015), 
149–188. См. опубликованную диссертацию Жака Ду-
кана «Литературная структура рассказа о сотворении 
мира в Книге Бытия», серия докторских диссертаций 
семинарии Эндрюсского университета, выпуск 5 (Бер-
риен-Спрингс, Мичиган: Andrews University, 1978), 81–
88. Автор хорошо показывает, как Псалом 103 следует 
точно тому же порядку, что и рассказ о сотворении 
мира в Книге Бытия; он также анализирует параллели 
между двумя отрывками.
18 В комментариях обычно уделяется внимание сход-
ству звучания и написания слов ‘arummim (нагий) в 
Бытие 2:25 (относящемся к Адаму и Еве) и ‘arum (хи-
трый) в следующем стихе, Бытие 3:1 (относящемся к 
змею). Обычно предполагается, что слово «нагий» в 
2:25 используется ради литературной игры слов. Паро-
номазия действительно может иметь место, но это не 
всё! Элейн Филлипс отмечает, что в отличие от слова 
«нагий» в Бытие 2:25, «теперь это слово [Бытие 3:7] не-
много отличается по форме» и предполагает, что «при-
обретенные ими знания, кажется, каким-то образом 
повлияли на их восприятие своей наготы». “Serpent 
Intertexts: Tantalizing Twists in the Tales,” Bulletin for 

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 23 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки

Beginning: A Study of Genesis 4,” в Shame and Honor: 
Presenting Biblical Themes in Shame & Honor Contexts, 
ed. Bruce L. Bauer (Berrien Springs, MI: Department of 
World Mission, Andrews University, 2014), 43–76.
29 См. Davidson, “Shame and Honor,” 3–19.
30 Личное местоимение «его» (греч. autou) мужского 
рода, и, следовательно, должно относиться к предше-
ствующему существительному мужского рода, Авелю. 
Если бы оно относилось к «греху», то должно было бы 
быть в женской роде, autēs, соответствующей слову, 
обозначающему «грех» (hamartia), которое является 
существительным женского рода. На самом деле, в 
Септуагинте этот стих даже не использует существи-
тельное hamartia, а вместо этого использует глаголь-
ную форму hamartanō (грешить).
31 Ellen G. White, Bible Echo, April 8, 1912, para. 7.
32 Ellen G. White, Signs of the Times, December 16, 1886, 
para. 9.
33 Ellen G. White, The Spirit of Prophecy (Battle Creek, MI: 
Seventh-day Adventist Publishing, 1870), 1:55.
34 Ellen G. White, Signs of the Times, February 6, 1879, 
para. 8.
35 Ellen G. White, EGW SDA Bible Commentary 
(Washington, DC: Review and Herald, 1953), 1:1105.
36 Э. Уайт, Наглядные уроки Христа, 333.
37 Emil Kautzsch, ed., Gesenius’ Hebrew Grammar, 2nd. ed. 
(Oxford: Clarendon, 1974), 317 (§107o).
38 Kautzsch, Gesenius’ Hebrew Grammar, 317 (§107o), 
346 (§113ee). Примеры такой конструкции, обознача-
ющей индикативное или эмфатическое обещание, см. 
в Исх. 3:21; 14:13; 16:25; 23:26; Втор. 28:12; Пс. 90:5. См. 
также Göran Larsson, Bound for Freedom: The Book of 
Exodus in Jewish and Christian Traditions (Peabody, MA: 
Hendrickson, 1999), 143. Автор пишет: «Еврейский 
текст [первой] заповеди можно фактически читать как 
в индикативном, так и в повелительном наклонении, 
то есть как утверждение («Да не будет у тебя других 
богов предо мною»), а также как заповедь («Ты не дол-
жен иметь у себя других богов»). Первое понимание 
выражает то, что будет следствием познания Госпо-

Biblical Research 10 (2000): 237. Но автор, кажется, не 
добирается до сути дела! Изменение слова «нагой» на 
другое в Бытие 3 имеет более конкретное богослов-
ское значение, как я утверждаю позже в этой статье.
19 См. Иез. 16:7, 22, 39; 18:7, 16; 23:29; Втор. 28:48. Ср. 
Gesenius, Gesenius’ Hebrew and Chaldee Lexicon, 625; 
and Francis Brown, S. R. Driver, Charles A. Briggs, Edward 
Robinson, Wilhelm Gesenius, and Maurice Robinson, The 
New Brown-Driver-Briggs Hebrew and English Lexicon 
(n.p.: Christian Copyrights, 1983), 735–736.
20 Claus Westermann, Creation (London: SPCK, 1974), 95.
21 Э. Уайт, Патриархи и пророки, 57. Курсив наш.
22 Для более подробного обсуждения см. Richard 
M. Davidson, Flame of Yahweh: Sexuality in the Old 
Testament (Peabody, MA: Hendrickson, 2007), 55–58; и 
Gary A. Anderson, “The Punishment of Adam and Eve in 
the Life of Adam and Eve,” в Literature on Adam and Eve: 
Collected Essays, ed. Gary Anderson et al. (Leiden: E. J. 
Brill, 2000), 57–81.
23 Э7 Уайт, Желание веков, 31.
24 Примерами могут служить мессианские титулы в 
еврейской Библии, такие как «[Мессия]» (Дан 9:25) и 
«[Сын]» (Пс 2:12), которые не имеют артикля, но долж-
ны пониматься как определенные существительные, 
основанные на теологическом/мессианском контексте. 
См. Bruce K. Waltke and M. O’Connor, An Introduction 
to Biblical Hebrew Syntax (Winona Lake, IN: Eisenbrauns, 
1990), 240, para. 13.4c.
25 См., например, И. Нав. 8:13; Суд. 7:25.
26 Walter C. Kaiser, Jr., Toward an Old Testament Theology 
(Grand Rapids, MI: Zondervan, 1978), 37. См. также 
более полное обсуждение этой темы в главе 6 мое-
го учебника о святилище A Song for the Sanctuary: 
Experiencing God’s Presence in Shadow and Reality (Silver 
Spring, MD: Biblical Research Institute and Review and 
Herald Academic, 2022).
27 Joachim Azevedo, “At the Door of Paradise: A Contextual 
Interpretation of Gen 4:7,” Biblische Notizen 100 (1999): 
45–59.
28 Richard M. Davidson, “Shame and Honor in the 



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 24 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

да. Если вы знаете, кто Я и что Я сделал для вас («Я 
Господь, Который…»), то у вас не будет других богов 
предо мною».
39 Kautzsch, Gesenius’ Hebrew Grammar, 346 (§113bb).
40 Kautzsch, Gesenius’ Hebrew Grammar, 346 (§113ee).
41 Для дальнейшего обсуждения и обоснования этой 
мысли см. Richard M. Davidson, “Exodus,” в Genesis, 
Exodus, vol. 1 of Seventh-day Adventist International 
Bible Commentary, by Richard M. Davidson and Jacques 
B. Doukhan (Nampa, ID: Pacific Press, 2025), 1044–1045.
42 См. Richard M. Davidson, Typology in Scripture: A 
Study of Hermeneutical Typos Structures (Berrien Springs, 
MI: Andrews University Press, 1981), 367–388.
43 Ellen G. White, Spiritual Gifts (Battle Creek, MI: Seventh-
day Adventist Publishing, 1864), 4a:5.
44 Э. Уайт, Патриархи и пророки, 35-43; Великая борь-
ба, 493-500.
45 Brown et al., New Brown-Driver-Briggs, 940.
46 Walther Eichrodt, Ezekiel: A Commentary, Old Testament 
Library (Philadelphia: Westminster Press, 1970), 394.
47 В 18-ой главе книги Откровение, кажется, отражен 
этот двойной нюанс в использовании слов Иезекии-
лем. В отрывке, явно отсылающем к Иез. 28, ангел го-
ворит о «товарах» различных материальных вещей в 
Откровении 18:12–13, но список завершается перехо-
дом к духовной сфере: «товаров… и тел и душ челове-
ческих».
48 Э. Уайт, Патриархи и пророки, 37. «Предпочтение, 
оказанное Христу, рассматривалось как акт неспра-
ведливости как по отношению к нему самому, так и ко 
всему небесному воинству» (40). В другом месте Уайт 
пишет: «Он [Люцифер] стремился вызвать к себе со-
чувствие, заявив, что Бог поступил с ним несправед-
ливо, оказав высшую честь Христу». Великая борьба, 
495.
49 Brown et al., New Brown-Driver-Briggs, 732.
50 Даже здесь, в Иез. 28:17, говорится о гордости херу-
вима, связанной с его красотой; текст Ис. 14:14 выра-
жает желание Люцифера быть подобным Всевышне-
му; другие библейские отрывки изображают Христа 

до воплощения как «Ангела Господня» (например, 
Быт. 16:7, 13; 22:11, 16; Исх. 3:2; 13:21; 14:19; Суд. 6:11, 
14, 22) и Михаила-архангела (Дан. 10:13, 21; 12:1; 1 
Фес. 4:16; Иуд. 1:9; Откр. 12:7), по-видимому, прини-
мающего облик ангела. Люцифер, очевидно, позави-
довал Христу, который был Богом, но явился в образе 
ангела, и посчитал несправедливым, что Он не был 
включен в небесные советы между Отцом и Сыном. 
Подобное описание обвинений Сатаны в Божьей не-
справедливости соответствуют общему изображению 
вселенского конфликта в Писании как откровении о 
справедливости Бога, и кульминационному восклица-
нию Вселенной, когда Великая борьба подойдет к кон-
цу: «Праведны и истинны пути Твои, Царь святых» и 
«Истинны и праведны суды Его» (Откр. 15:3; 19:2). Для 
дальнейшего обсуждения см. Davidson, Song for the 
Sanctuary, 29–36. 
51 Для более подробного обсуждения клеветнической 
деятельности Сатаны, пытающегося опорочить Бо-
жью справедливость, как это представлено в данном 
отрывке, см. Richard M. Davidson, “Satan’s Celestial 
Slander,” Perspective Digest 1, no. 1 (1996): 31–34; and 
Davidson, “Ezekiel 28:11–19,” 57–69.
52 Э. Уайт, Желание веков, 298.
53 Эксперты в области акустики изучили акустику здесь 
и в нескольких других местах в Израиле, где, согласно 
Библии, собирались большие толпы людей, и сообщи-
ли об этом в ведущем археологическом журнале. См. 
B. Cobbey Crisler, “The Acoustics and Crowd Capacity of 
Natural Theaters in Palestine,” Biblical Archaeologist 39, 
no. 4 (1976): 128–141.
54 Э. Уайт, Желание веков, 628.
55 См. Richard M. Davidson, “‘This Generation Shall Not 
Pass’ (Matt 24:34): Failed Or Fulfilled Prophecy?,” в The 
Cosmic Battle for Planet Earth: Essays in Honor of Norman 
R. Gulley, ed. Ronald A. G. du Preez and Jirí Moskala
(Berrien Springs, MI: Old Testament Department, Seventh-
day Adventist Theological Seminary, Andrews University, 
2003), 307–328.
56 За пределами 24-ой главы Евангелия от Матфея 

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 25 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

Восприятие Эллен Г. Уайт Священного Писания 
подтверждает оригинальные библейские языки

зического существа, «рожденного вновь», до духовно-
го существа, рожденного «свыше». См. Danker et al., 
Greek-English Lexicon, “ἄνωθεν,” 92.
63 Э. Уайт, Наглядные уроки Христа, 98.
64 Э. Уайт, Путь ко Христу, 19-20. Курсив наш.
65 Ellen G. White, Review and Herald, July 7, 1904, para. 8.
66 См., например, George R. Beasley-Murray, John, Word 
Biblical Commentary 36 (Waco, TX: Word, 1987), 45. Ав-
тор пишет: «В этом контексте „свыше“ в смысле „от 
Бога“, по-видимому, имеется в виду в первую очередь 
(это его значение и в других местах Евангелия, вклю-
чая 3:31), тогда как другое значение, естественно, под-
падает под его основной акцент», 
67 Danker et al., Greek-English Lexicon, “ἄνωθεν,” 92.
68 Э. Уайт, Избранные вести, том 1, стр. 323; см. так-
же Путь ко Христу, 26-27; Свидетельства для Церкви, 
6:449.
69 Э. Уайт, Желание веков, 625-626.
70 Э. Уайт, Патриархи и пророки, 68.

термин telos используется в книге еще три раза. В 
Мф. 10:22 слово приводится в контексте отправки 
двенадцати апостолов для евангелизационного слу-
жения в Израиле, и в этом отрывке eis telos (без ар-
тикля) используется, по-видимому, для обозначения 
«окончания рассматриваемых испытаний». См. Leon 
Morris, The Gospel According to Matthew, The Pillar 
New Testament Commentary (Grand Rapids: Eerdmans, 
1992), 256. В Мф. 17:25 термин telos относится к «на-
логовому обязательству, (косвенному) налогу, пошли-
не, таможенным пошлинам». См. Frederick W. Danker, 
Walter Bauer, William F. Arndt, and F. Wilbur Gingrich, 
Greek-English Lexicon of the New Testament and Other 
Early Christian Literature, 3rd ed. (Chicago: University 
of Chicago Press, 2000), 999. В Евангелии от Матфея 
26:58 слово telos явно относится к «концу» или «исхо-
ду» суда над Иисусом.  См. Danker et al., Greek-English 
Lexicon, 998.
57 Для более подробного обсуждения этого вопроса см. 
Davidson, “This Generation Shall Not Pass,” 325–327.
58 Э. Уайт, Желание веков, 633.
59 Danker et al., Greek-English Lexicon, “ἄνωθεν,” 92. О 
значении «вновь» см. Гал. 4:9. О значении «свыше» см. 
Ин. 19:11; Иак. 1:17. Это греческое слово также может 
означать «сначала» (Лук. 1:3) или «издавна» (Деян. 
26:5).
60 Danker et al., Greek-English Lexicon, “ἄνωθεν,” 92.
61 Например, Ellen G. White, Signs of the Times, March 
8, 1910.
62 Э. Уайт, Наглядные уроки Христа, 48; Желание веков, 
168; Ellen G. White, God’s Amazing Grace (Washington, 
DC: Review and Herald, 1973), 22; Ellen G. White, In 
Heavenly Places (Washington, DC: Review and Herald, 
1967), 21; and Ellen G. White, Lift Him Up (Hagerstown, 
MD: Review and Herald, 1988), 70. Э. Уайт чаще ис-
пользовала вариант «свыше», чем перевод «вновь», 
как в основном тексте Библии короля Якова. Это со-
гласуется с обсуждением в недавних комментариях 
к этим стихам, в которых предполагается, что Иисус 
намеревался возвысить понимание Никодима от фи-



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 26 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

СТАТ Ь И

Воплощенный Яхве: христологическая 
интерпретация повествования об Исходе 
в прологе Евангелия от Иоанна

Уилсон Пароски

Евангелие от Иоанна, и осо-
бенно его Пролог (Ин. 1:1–
18), сыграло центральную 
роль в формировании по-

нимания церковью личности и сущности 
Иисуса Христа. Первый стих: «В начале 
было Слово, и Слово было у Бога, и Сло-
во было Бог» (ст. 1)1 уже утверждает три 
основополагающие истины об Иисусе: 
что Он пред-существует, отличается от 
Отца и равен Отцу2. Все эти атрибуты де-
монстрируются различными способами 
на протяжении всего Евангелия. Тем не 
менее, третья часть Пролога (ст. 14–18), 
кажется, делает еще более смелое христо-
логическое утверждение, заявляя о том, 
что Иисус является воплощением ветхо-
заветного Бога, Бога Израиля, идея, ко-
торая также встречается в других местах 
Евангелия. Этой теме посвящена данная 
статья, которая состоит из четырех разде-
лов: первый посвящен вопросу контекста, 

а остальные три касаются интерпретации 
самого отрывка, хотя только в той мере, в 
какой это относится к основной теме.

КНИГА ИСХОД КАК ЗАДНИЙ ПЛАН ПРОЛОГА

Стихи 14–18 Пролога Иоанна мож-
но описать как отдельный отрывок. Даже 
если термин logos обеспечивает преем-
ственность с предыдущими стихами, его 
внезапное повторное появление – наряду 
с переходом к первому лицу, множествен-
ному числу, более выраженным богослов-
ским тоном и кульминационным характе-
ром аргументации – кажется, в некоторой 
степени оправдывает отдельное рассмо-
трение. Другое существенное изменение 
связано с концептуальным контекстом. 
В то время как во вводной части Пролога 
(ст. 1–5) Иоанн обращается к истории со-
творения мира из Бытия 1, чтобы подчер-
кнуть божественное пред-существование 



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 27 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

Воплощенный Яхве: христологическая интерпретация 
повествования об Исходе в прологе Евангелия от Иоанна

Логоса с Богом и его созидательную силу3, 
он теперь обращается к истории исхода, 
чтобы вывести Логоса из космической 
сферы и поместить Его в область человече-
ской истории. И делает он это посредством 
двух мотивов: левитской скинии как сред-
ства присутствия Бога среди Его народа, 
и передачи закона на Синае, в частности, 
второго дарования после эпизода с золо-
тым тельцом (Исх. 32).

Образ скинии, используемый в Еван-
гелии от Иоанна 1:14 для выражения ре-
альности воплощения, возникает из со-
четания двух ключевых терминов: skēnoō 
(обитать) и doxa (слава). Первый, который 
появляется в этом Евангелии только здесь, 
напоминает язык, используемый Ветхим 
Заветом. Как на иврите, так и на греческом 
языке это слово используется для обозна-
чения скинии в пустыне (miškān, skēnē)4, 
переносного прототипа храма и древнего 
жилища Бога в Израиле. Последнее, без-
условно, относится здесь к славному яв-
лению Божьего присутствия в скинии (см. 
Исх 40:34-38)5. Что касается дарования 
закона, то между отрывком Ин. 1:14–18 и 
этой историей есть по меньшей мере четы-
ре точки соприкосновения6: (1) контраст 
между Моисеем и Иисусом в стихе 17 явно 
относится к дарованию закона на Синае; 
(2) утверждение «мы видели славу Его» 
(ст. 14) указывая на сокрытую славу Бога в 
скинии, а также напоминает просьбу Мо-
исея увидеть славу Божью в Исх. 33:18; (3) 
утверждение Иоанна о том, что «никто ни-
когда не видел Бога» (ст. 18), перекликает-
ся с ответом Бога Моисею: «лица Моего не 
можно тебе увидеть; потому что человек 
не может увидеть Меня и остаться в жи-

вых» (Исх 33:20); и (4) выражение «полное 
благодати и истины» (plērēs charitos kai 
alētheias, ст. 14; ср. ст. 17) является наме-
ренной отсылкой к raḇ-ḥéseḏ we’ĕmet из 
Исх. 34:67.

В настоящее время широко распро-
странено толкование Пролога Иоанна на 
фоне концептуального контекста Ветхого 
Завета. Ушли в прошлое те времена, ког-
да ученые могли убедительно утверждать, 
что христология Четвертого Евангелия 
является результатом медленного эволю-
ционного процесса, завершившегося толь-
ко тогда, когда христианство отошло от 
своих еврейских границ (и корней) и ока-
залось в совершенно иной среде – грече-
ском мире. Тех, кто до сих пор придержи-
вается религиозно-исторической школы, 
утверждая, что эллинизм, а не иудаизм, 
является основным источником христоло-
гии Логоса Иоанна, определенно немного8. 
Проведя тщательный методичный анализ 
всех предложенных параллелей для опре-
деления культурного контекста Пролога 
Четвертого Евангелия – из гностических 
источников и герметического корпуса, из 
Ветхого Завета и из еврейской интерпре-
тационной традиции, – Крейг А. Эванс 
пришел к выводу, что этот контекст пол-
ностью находится в еврейской синагогаль-
ной среде. По его словам, его конкретными 
предшественниками являются «библей-
ские тексты, касающиеся сотворения мира 
и Синая, интерпретировавшие завет в кон-
тексте ветхозаветного сказания о мудро-
сти и идеи пребывания Бога в Израиле»9. 
И именно учение Иисуса способствова-
ло применению этих традиций к Его соб-
ственной личности. «Ни на одном этапе 
этой эволюции, – продолжает Эванс, – нет 



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 28 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

Воплощенный Яхве: христологическая интерпретация 
повествования об Исходе в прологе Евангелия от Иоанна

недостающих звеньев, которые могла бы 
восполнить только гностическая мифоло-
гия»10. Затем, в соответствии с доминиру-
ющей точкой зрения в современных иссле-
дованиях Нового Завета11, он утверждает, 
что «гностические мифы об избавляющем 
искупителе, очевидно, возникли во втором 
и третьем веках на основе заимствований 
из иудаизма, христианства и отрывков из 
Ветхого и Нового Заветов»12.

ИИСУС ОТКРЫВАЕТ БОГА

Любое адекватное толкование отрыв-
ка Иоанна 1:14–18 должно касаться во-
проса невидимости Бога, который подчер-
кивается в стихе 18: «Бога не видел никто 
никогда». В других местах Евангелия (5:37; 
6:46; ср. 7:28; 8:19, 54–55; 15:21), а также в 
своем Первом послании Иоанн повторяет 
ту же идею (1 Иоанна 4:12; 5:20), которая 
также встречается и у Павла (Кол. 1:15; 1 
Тим. 1:17; 6:16). Толкователи в целом обыч-
но рассматривают это утверждение в кон-
тексте Ветхого Завета. Они указывают на 
тот факт, что в иудаизме времен Иоанна 
было само собой разумеющимся считать, 
что ни один человек не мог видеть Бога 
телесными глазами, кроме как в грядущем 
веке. Будучи убеждены в том, что здесь за-
ключена отсылка к опыту Моисея на Си-
нае (ср. Ин. 1:17), они пытаются преумень-
шить значение этого опыта, основанного 
на словах Бога, сказанных Моисею: «лица 
Моего не можно тебе увидеть; потому что 
человек не может увидеть Меня и остать-
ся в живых» (Исх. 33:20). Что касается са-
мой теофании, то признается лишь то, что 
Моисей видел не что иное, как «отблеск 
божественной славы»13 или «мимолетный 

проблеск видимой славы Божьей»14. Сле-
дующий шаг – истолковать последующее 
утверждение (Ин. 1:18: «Единородный 
Сын… Он явил») во свете того открове-
ния, которое принесено человечеству во-
площенным Христом. Другими словами, 
согласно стандартному толкованию, Ин. 
1:18 как бы противопоставляет два перио-
да истории: времена Ветхого Завета и вре-
мена Иисуса15.

Тем не менее, хотя кажется, что Мои-
сей не видел лица Божьего, можно сказать, 
что по всем признакам он видел Бога, ког-
да Бог проходил перед ним (Исх. 33:23; ср. 
34:6; Чис. 12:8), что также подтверждается 
в Новом Завете (Евр. 11:27). Кроме того, в 
Ветхом Завете есть по меньшей мере пять 
других повествований о людях, видевших 
Бога: Исаия буквально говорит: «Я видел 
Господа» (6:1); так же говорят Маной и его 
жена (Суд. 13:21–22), и пророк Михей (3 
Цар. 22:19); Иаков, несомненно, видел Его 
в Пенуэле (Быт. 32:30; ср. 28:10–17), и Авра-
ам в Мамре (18:1–15; ср. 12:7). Скорее все-
го, могли видеть Бога и другие (см. Иисус 
Навин 5:13–15; 3 Цар. 19:11–18; Иез. 1:1–
28; Дан. 7:9–14). Возвращаясь к Моисею, 
твердое убеждение евреев в том, что Бога 
нельзя увидеть смертным глазам, опреде-
ленно к нему не относилось, он был глав-
ным героем евреев, человеком, которого 
считали «другом Бога»16 (ср. Исх. 33:11) и 
даже «божественной и святой» личностью 
17(ср. 7:1). В нескольких еврейских и сама-
ритянских преданиях говорится о том, что 
Моисей поднялся к Богу на Синае и фак-
тически вознесся на небо. Таким образом, 
он смог не только говорить с Богом лицом 
к лицу, но и делиться всеми тайнами Бо-
жьими18. В более позднем еврейском ми-



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 29 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

Воплощенный Яхве: христологическая интерпретация 
повествования об Исходе в прологе Евангелия от Иоанна

драше не только Моисей, но и весь народ, 
расположившийся станом на Синае, имел 
привилегию видеть лик и славу Божью19, 
что, вероятно, является отсылкой к Исх. 
24:10–11, где говорится, что старейшины 
также видели Бога. Важно отметить, одна-
ко, что для Иоанна ни Сам Бог, ни Его об-
раз или лик (eidos) никогда не был виден; 
даже голос Божий (phonē) не был слышан 
(Ин. 5:37).

Как же согласуется акцент Иоанна на 
невидимости или сокрытости Бога с пове-
ствованием об Исходе, в котором Моисей 
видит Бога? Как признает Хартмут Гезе, 
здесь, кажется, имеет место противоре-
чие20. Затем он пытается объяснить эту 
трудность, также преуменьшая открове-
ние Моисею и говоря, что откровение было 
«ограничено ‘прохождением’ Бога и виде-
нием Его спины», в том смысле, что Бог 
«был неизбежно скрыт покровом, который 
отделяет людей от того, что является тран-
сцендентным»21. Однако, такое объясне-
ние, кажется, подразумевает отрицание со 
стороны Иоанна ветхозаветной традиции. 
Было высказано предположение, что текст 
Ин. 1:18 на самом деле представляет собой 
полемическое опровержение еврейских 
представлений о Моисее22. Но здесь следу-
ет помнить о двух моментах: хотя контекст 
ясно показывает, что основным фоном 
стиха 18 является богоявление на Синае, 
утверждение Иоанна «никто… никогда» 
(oudeis… pōpote) явно требует более ши-
рокого толкования (ср. 6:46)23; и полемика 
Иоанна направлена, скорее, ​​против совре-
менного иудаизма, а не против Моисея или 
библейского повествования24.

Вполне возможно, что мотив нис-
хождения/восхождения, который просле-

живается на протяжении всего Евангелия 
Иоанна, призван опровергнуть утвержде-
ния еврейского спекулятивного мистициз-
ма о том, что Моисей вознёсся на небо25, 
и тот факт, что Моисей, а также Авраам, 
Иаков, Исаия и другие видели Бога, хоро-
шо утвержден в Писании. Таким образом, 
Писание было важным союзником Иоанна 
в его споре с соплеменниками-евреями. В 
Четвертом Евангелии все ссылки на Писа-
ние носят позитивный характер (см. 5:39; 
10:35; ср. 1:45; 7:42; 13:18; 17:12; 19:24, 28, 
36–37). Даже Моисей, если его правильно 
понимать, свидетельствует от имени Иису-
са (5:45–47).

Решение проблемы, вызванной 
утверждением «Бога не видел никто ни-
когда», действительно довольно простое, 
хотя и далеко идущее по своим послед-
ствиям. Поскольку нет сомнений в том, 
что theos в Иоанна 1:18а относится к Богу 
Отцу, поскольку в следующем предложе-
нии (ст. 18б) этот термин связан с patēr, 
Иоанн, по-видимому, хочет сказать, что в 
тех случаях в истории Израиля, когда Бог 
описывается как видимый, на самом деле 
был виден не Бог Отец, а Иисус Христос26. 
Он говорит: «Единородный Сын, сущий 
в недре Отчем, Он явил»27. Поэтому для 
евангелиста Иисус Христос, единствен-
ный, кто пришел от Бога и Кто видел Бога 
(Ин. 6:46), является откровением Бога (Ин. 
14:8–9; 1 Ин. 5:20), Богом, явленным. Он 
является не только орудием творения (Ин. 
1:1–3), но и орудием откровения – или, то 
есть, толкования, как говорит сам Иоанн в 
1:18б, где он использует глагол exēgeomai 
(объяснять, толковать). Как заявляет Торд 
Ларссон, «всё знание о Боге вне открове-
ния в Логосе, как до воплощения, так и 



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 30 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

Воплощенный Яхве: христологическая интерпретация 
повествования об Исходе в прологе Евангелия от Иоанна

после него, кажется, отрицается»28. Един-
ственное различие между откровениями 
Ветхого Завета и воплощением, говорит 
Герман Риддербос, заключается в том, что 
первые были временными, и ограничива-
лись лишь немногими людьми29.

Четвёртое Евангелие само предостав-
ляет явные доказательства этого. Ссыла-
ясь на видение Бога Исаией в храме, Иоанн 
ясно говорит, что слава, которую видел 
пророк, принадлежала Иисусу, а не Бо-
гу-Отцу (Ин. 12:41). Аналогично, загадоч-
ное утверждение Иисуса о том, что Авра-
ам видел Его день (8:56), независимо от его 
точного значения, не оставляет сомнений 
в том, что Иисус, а не Бог-Отец, был объек-
том видения Авраама, настолько, что в этой 
последовательности Иисус говорит: «Пре-
жде чем был Авраам, Я есмь» (8:58). В сво-
их соответствующих контекстах ссылки на 
Исаию и Авраама делают их свидетелями 
Иисуса против иудеев, помещая Иисуса в 
эпоху и повествование Ветхого Завета. Это 
подчёркивает тот факт, что Иисус является 
и всегда был единственным авторитетным 
само-откровением Бога. Другими словами, 
помимо Иисуса Христа никогда не было 
другого личного откровения Бога30.

ЗАКОН И БЛАГОДАТЬ НА СИНАЕ

С учетом предыдущего обсужде-
ния, различие в Иоанна 1:17 между зако-
ном, данным через Моисея (ho nomos dia 
Mōyseōs edothē), и благодатью и истиной, 
явленными через Иисуса (hē charis kai 
hē alētheia dia Iēsou Christou egeneto), ка-
жется очевидным. В этом стихе Иоанн не 
имеет в виду, что событие на Синае стало 
устаревшим, полностью замененным со-

бытием воплощения. Традиционная ин-
терпретация этого стиха сильно измени-
лась под влиянием противоречия между 
законом и благодатью в писаниях Павла, 
как их понимал Маркион. Влияние Марки-
онитов все еще присутствует в тех интер-
претациях, которые предполагают полный 
разрыв между законом и благодатью, как 
если бы они изначально представляли со-
бой две разные системы, которые были по 
своей сути противоположны друг другу и 
не могли быть примирены, так что закон 
нужно было заменить благодатью31. Менее 
радикальный подход рассматривает неко-
торую преемственность между законом 
Ветхого Завета и благодатью Нового Заве-
та, но, как правило, это также заканчива-
ется возвышением благодати за счет зако-
на. Фрэнк Тильман, например, утверждает, 
что «Моисеев закон характеризовался бла-
годатью; но мера благодати в нем меркнет 
по сравнению с тем, что стало доступно с 
явлением Иисуса Христа»32.

Тем не менее, нет сомнений в том, что 
слова Иоанна следует понимать именно во 
свете текста Исх. 34:6, и ни одно из выше-
упомянутых толкований не соответствует 
контексту этого отрывка. После эпизода 
с поклонением золотому тельцу и после 
того, как Моисей разбил скрижали закона, 
Бог попросил его вырезать новые камен-
ные скрижали, чтобы Он мог «написать на 
скрижалях слова, которые были на первых 
скрижалях» (Исх. 34:1). Моисей сделал это, 
а затем поднялся на гору Синай, где Бог 
обещал пройти перед ним (34:4). Когда это 
произошло, Сам Бог провозгласил среди 
Своих атрибутов, что Он есть raḇ-ḥeseḏ 
we’ĕmet (34:6–7). Именно это Иоанн гово-
рит о воплощенном Логосе в Иоанна 1:1433, 



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 31 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

Воплощенный Яхве: христологическая интерпретация 
повествования об Исходе в прологе Евангелия от Иоанна

утверждая идею, которая снова подхваче-
на в стихе 16 и доведена до логического за-
вершения в стихе 17; стих 15 явно является 
вводным. Другими словами, на основании 
эпизода на Синае – и вопреки тому, что го-
ворит Фрэнк Тильман, – не сам закон был 
«характеризован благодатью», а Бог, кото-
рый описал Себя как Бога «благодати и ис-
тины».

Поэтому в стихе 17 евангелист опи-
сывает то, что произошло на Синае. Он 
просто верен повествованию об Исходе, в 
котором дарование закона через Моисея 
четко отличается от откровения Божьей 
«благодати и истины» Самим Богом. Иоанн 
не противопоставляет закон без благода-
ти, доступной в Иисусе. Важно сохранять 
текст таким, какой он есть, не вчитывая в 
него уничижительное «но», которого нет в 
греческом тексте34. Также важно отметить, 
что в Исх. 34:6–7 нет никаких указаний на 
то, что Божья благодать (ḥeseḏ we’ĕmet) 
для Израиля была лишь частичной и, сле-
довательно, уступала Его благодати (charis 
kai alētheia) в связи с воплощением. Как 
прилагательное raḇ (изобилующий), так 
и пять других терминов, используемых 
Богом для описания Своего характера 
(raḥûm, человеколюбивый; wĕḥannûn, ми-
лосердный; ’erek ’appayim, доготерпели-
вый; nōṣēr ḥeseḏ, сохраняющий милость; 
nōśē, прощающий), предостерегают нас от 
любых попыток уменьшить или ограни-
чить Божью благодать для Израиля35. Как 
говорит Уолтер Брюггеманн, эти термины 
«составляют основной словарь ветхоза-
ветного утверждения великой благодати 
Божьей»36. В этом контексте они предна-
значены «для того, чтобы заверить Моисея 
(и Израиль) в том, что Бог глубоко привер-

жен поддержанию завета с Израилем»37. 
Единственный новый элемент, введенный 
Иоанном в его толковании истории Исхо-
да, заключается в том, что тот, кто на самом 
деле явился Моисею на Синае, был Иисус, 
а не Бог Отец, потому что для Иоанна Отца 
нельзя увидеть иначе, как через Иисуса.

ВЕРНОСТЬ ЗАВЕТУ

Как уже упоминалось, текст Ин. 1:17 
– это не что иное, как логическое заклю-
чение аргумента, который начинается в 
стихе 14, где «благодать и истина» впервые 
применяется к Иисусу. Но помимо того, 
что именно так Бог явил Себя Моисею на 
Синае, «благодать и истина» (или ḥeseḏ 
we’ĕmet) – это то, как Ветхий Завет после-
довательно указывает на верность Бога 
завету (например, Быт. 24:27; Пс. 24:10; 
39:10–11; 56:3; 61:7; 84:10–11; 85:15; 88:15; 
116:2; 137:2; Плач Иер. 3:22–23; Мих. 7:20). 
Применяя это же выражение к Иисусу, 
Иоанн, вероятно, делает еще одно христо-
логическое утверждение: Божье заветное 
обещание исполнилось так, что намно-
го превосходит исполнение обещания во 
время Исхода.

Найти точные эквиваленты для слов 
ḥeseḏ и ’ĕmet, особенно для ḥeseḏ, непро-
сто. В то время как ’ĕmet можно проще по-
нимать как «истину» или «верность», ḥeseḏ 
может охватывать широкий спектр значе-
ний, таких как «любовь», «милосердие», 
«доброта», «сострадание», «благость», и 
даже «верность», «преданность» и «надеж-
ность»38. Когда эти два слова встречают-
ся вместе, сложность их понимания еще 
больше возрастает. Иногда ḥeseḏ we’ĕmet 
рассматриваются как два отдельных атри-



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 32 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

Воплощенный Яхве: христологическая интерпретация 
повествования об Исходе в прологе Евангелия от Иоанна

бута, которые, в отношении Бога, прояв-
ляются в «активной доброте и защитной 
верности» соответственно39. Обсуждение 
данной темы обширно40, но общеприня-
тая точка зрения, согласно которой это со-
ставное выражение на самом деле является 
гендиадисом, в котором ’ĕmet описывает 
или объясняет ḥeseḏ41, получила сильную 
поддержку в подробном анализе Гордона 
Р. Кларка42. Поэтому в ḥeseḏ we’ĕmet ос-
новным словом будет ḥeseḏ, в то время как 
’ĕmet, когда Бог является действующим ли-
цом, будет указывать на Его подлинность, 
постоянство, и надежность – то есть на Его 
непоколебимую, непреходящую, надеж-
ную приверженность людям, в которой 
именно ḥeseḏ является подходящим сло-
вом, описывающим Божью активность43.

В Исх. 34:6 значение ḥeseḏ we’ĕmet 
следует рассматривать в контексте заве-
та и на фоне эпизода с золотым тельцом 
(гл. 32)44. Согласно книге Исход, Бог объ-
являет о Своем намерении исполнить 
обещание заветных отношений со Своим 
народом (2:24–25; 6:2–8). Затем Он осво-
бождает Израиль из Египта и открывает 
ему законы, которые будут регулировать 
эти отношения (19:4–6; 20:1 – 23:33). Когда 
народ клянется повиноваться Ему, и завет 
утверждается (гл. 24), Бог излагает планы 
строительства святилища (гл. 25 – 31), что-
бы обещание завета могло исполниться 
(ср. 25:8). Однако перед исполнением этих 
планов (главы 35 – 40) израильтяне совер-
шают ужасный акт неповиновения, ре-
зультатом которого является реальная ве-
роятность того, что Бог аннулирует завет 
и уничтожит их (32:10). После заступниче-
ства Моисея (33:12–23) обильная благодать 

Божья побуждает Его простить народ и со-
хранить Свой завет. Удовлетворив просьбу 
Моисея увидеть Божью славу как знак Его 
благосклонности к народу, Бог открывает 
Себя, Свое имя и характер, и заявляет сре-
ди Своих атрибутов, что Он есть raḇ-ḥeseḏ 
we’ĕmet (34:5–7). Это было особенно тор-
жественное откровение, исходящее из уст 
Самого Бога в ходе теофании и подчерки-
вающее божественную милость и верность 
завету45. Далее (главы 35 – 40) строится 
скиния, и исполняется обещание Бога пре-
бывать среди Своего народа (ср. 40:34–38).

Таким образом, заявляя о том, что Ло-
гос был «исполнен благодати и истины», 
Иоанн, возможно, хочет подчеркнуть за-
ветную верность, преданность и привер-
женность Бога Своему народу. Важно от-
метить, что акцент в Ин. 1:14–17 делается 
именно на сharis (благодать), поскольку 
в стихе 1646 упоминается только charis. 
По-видимому, евангелист утверждает, что 
воплощение было своего рода анти-ти-
пическим исполнением заветного пребы-
вания Бога среди Своего народа, и, сле-
довательно, актом благодати и верности 
со стороны Бога47. Вот почему он может 
утверждать, что те, кто уверовал в Иису-
са, включая его самого (hēmeis pantes), по-
лучили от этой благодати, от «полноты» 
(plērōma) этой благодати (ст. 16). Нет со-
мнений, что plērōma здесь не имеет техни-
ческого, гностического смысла. Это слово 
лишь подхватывает фразу plērēs charitos 
kai alētheias из стиха 14 и подчеркивает, 
что неизменная верность Бога, явленная 
в воплощении, была в изобилии пережита 
теми, кто принял Иисуса.

Подобно тому, как Синайский завет, 



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 33 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

Воплощенный Яхве: христологическая интерпретация 
повествования об Исходе в прологе Евангелия от Иоанна

после его нарушения, был возобновлен и 
его обещание в конечном итоге исполни-
лось благодаря верности Бога, так и за-
ветные отношения, возникшие благодаря 
воплощению, обязаны своим исполнением 
той же верности Бога, которая проявилась 
через Иисуса Христа. Вот почему Иоанн 
может называть воплощение «благодатью 
вместо [anti] благодати» (ст. 16)48. Иоанн 
не имеет в виду, что благодать Христа была 
принята вместо благодати закона, или что 
благодать Христа была выше благодати за-
кона, или даже что благодать Христа по-
следовала за благодатью закона. Закон сам 
по себе не имеет благодати. В Новом Завете 
закон никогда не упоминается как содер-
жащий charis, хотя нет никаких сомнений 
в том, что дарование закона на Синае так-
же было выражением Божьей благодати 
по отношению к Израилю (ср. Втор 7:7–9). 
Иоанн имеет в виду лишь то, что благодать 
Синая была заменена благодатью вопло-
щения.

Вопрос о преемственности/разры-
ве между законом и благодатью здесь не 
поднимается. Также нет никаких намеков 
на благодать, доступную в двух степенях 
–Ветхом Завете и Новом Завете49. Однако, 
если читать Иоанна 1:16 в связи со стихами 
14 и 17, то, кажется, появляется намек на 
замену одного завета другим, в том смыс-
ле, что символ встречается со своей реаль-
ностью, а обетование – с его исполнением. 
Только в этом смысле один превосходит 
другой, ибо оба были заветами благодати, 
одной и той же благодати, которая в обоих 
случаях была обильно явлена ​​Самим Ии-
сусом Христом.

ЗАКЛЮЧЕНИЕ

Таким образом, текстовый отрывок 
Ин. 1:14–18 представляет собой то, что 
можно считать кульминацией новозавет-
ной христологии: отождествление Иисуса 
Христа с Яхве, Богом Израиля50. Это, конеч-
но, не единственный отрывок, допускаю-
щий такое отождествление, даже в Прологе 
Иоанна, который в самом начале помещает 
Логоса с Богом в en archē Бытия 1 и делает 
Его Творцом, через которого все было со-
творено (Быт 1:1–3). Также возможно, что 
в Иоанне 1:9–10 Иоанн говорит не о во-
площении как таковом, а скорее о присут-
ствии Христа в мире до воплощения и Его 
различных явлениях на протяжении исто-
рии Израиля51. Что касается остальной ча-
сти Евангелия, то такие отрывки, как 8:56 
и 12:41, по-видимому, явно подтверждают 
точку зрения, что именно Иисус, а не Бог 
Отец, являлся людям во времена Ветхого 
Завета. Аналогично, утверждение Иисуса 
о том, что Моисей писал о Нем (5:46), и ис-
поведание Нафанаила о том, что Иисус – 
это Тот, о Ком писали Моисей и пророки 
(1:45), также можно истолковать как ука-
зание на фактическое присутствие Иису-
са в Ветхом Завете как Бога Израиля, а не 
просто как изображение Его как объекта 
пророчества, как это обычно понимается52. 
Наконец, есть также абсолютное egō eimi в 
8:58 (ср. ст. 24, 28; 13:19), которое в Септу-
агинте стало эквивалентом божественного 
имени и в употреблении Иоанна, по-види-
мому, указывает на самоидентификацию 
Иисуса с Яхве53.

Даже если точное значение некото-
рых из этих текстов вызывает сомнения, 



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 34 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

аргумент Иоанна в третьей части Проло-
га кажется ясным: как это произошло на 
Синае, так это произошло и сейчас. Как 
Иисус явился Моисею и жил среди Своего 
народа, так Он делает и сейчас, но с пораз-
ительным отличием в том, что это было со-
вершено через то, что Он воспринял чело-
веческую плоть. Благодаря этому Его слава 
стала видимой для всех. Но этот аргумент 
может содержать в себе еще более глубо-
кое богословское значение. Ссылаясь на 
воплощение в контексте пребывания Бога 
среди Израиля в прошлом, Иоанн может 
говорить, что Иисус довел Синайский за-
вет, который должен был быть временным 
и прообразом новой эры спасения (Иер 
31:31–34; Иез 37:27–28; ср. Евр 8:6–13; 9:9; 
10:1), до его сотериологического исполне-
ния, хотя его эсхатологическое исполнение 
еще впереди (ср. Откр 21:3–4). Поэтому для 
тех, кто принимает Христа и верит в Его 
имя, новый завет исполняет типологию 
ветхого завета, делая их детьми Божьими 
(Ин. 1:12) и позволяя им испытать полноту 
Его спасительной благодати (ст. 16).

Воплощенный Яхве: христологическая интерпретация 
повествования об Исходе в прологе Евангелия от Иоанна

Уилсон Пароски,

Профессор в области
новозаветных исследований,
Южный адвентистский
университет

(Grand Rapids: Zondervan, 1996), 255–270.
3 Не должно быть никаких сомнений в том, что пер-
вое предложение Пролога (en archē ēn ho logos) пред-
ставляет собой преднамеренную отсылку к Бытие 1:1. 
Это утверждение подтверждается тем фактом, что вы-
ражение en archē идентично переводу bĕrē’šît в этом 
отрывке в Септуагинте. «Это не просто совпадение, 
– говорит Эрнст Хенхен; – это совпадение преднаме-
ренное». John 1: A Commentary on the Gospel of John 
Chapters 1–6, trans. Robert W. Funk, ed. Robert W. Funk 
with Ulrich Busse, Hermeneia (Philadelphia: Fortress, 
1984), 109. Эд. Л. Миллер отмечает два дополнитель-
ных свидетельства: (1) отсылка к истории сотворения 
мира в Книге Бытия полностью соответствует еврей-
скому тону Четвертого Евангелия и, что более важно, 
самого Пролога, и (2) предложные фразы ap’archēs или 
ex archēs являются обычными во всем греческом Но-
вом Завете и всегда используются в литературе Иоан-
на, за этим единственным исключением. Ed L. Miller, 
“‘In the Beginning’: A Christological Transparency,” New 
Testament Studies 45 (1999): 588–589. Кроме того, есть 
также ссылки на Бога в начале (Быт. 1:1–2), а также 
на свет, тьму и жизнь (ст. 4–5), и, наконец, на само со-
творение мира (ст. 3), в котором panta суммирует весь 
сотворенный порядок Бытия 1; см. Hartwig Thyen, Das 
Johannesevangelium, Handbuch zum Neuen Testament 
6 (Tübingen: Mohr Siebeck, 2005), 71. Использование 
Иоанном слова ginomai (становиться, происходить) 
вместо ktizō (творить; ср. Кол 1:15; Откр 4:11; 10:6) для 
описания акта творения в Ин. 1:3 не только находит 
параллели в библейской и вне-библейской литерату-
ре (ср. Откр 1:1; Иудифь 9:5–6; 1QS 11:10, 18–19; Gos. 
Truth 34:4–6, 21–23), но и является тем, как Септуагин-
та последовательно переводит еврейское слово hāyâh 
(быть, становиться) в повествовании о сотворении 
мира в Бытие 1; см. Moisés Silva, ed., New International 
Dictionary of New Testament Theology and Exegesis, vol. 
1, Alpha–Delta (Grand Rapids: Zondervan, 2014), 570. 
В 1:10 Иоанн снова использует ginomai в значении 
«создавать» (ho kosmos di’autou egeneto). Для обсуж-

1  Библейские тексты приводятся по Синодальному пе-
реводу, если не указано другое.
2 О значении слов «и Слово было Бог» (Иоанна 1:1) см., 
в частности, Daniel B. Wallace, Greek Grammar Beyond 
the Basics: An Exegetical Syntax of the New Testament 



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 35 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

Воплощенный Яхве: христологическая интерпретация 
повествования об Исходе в прологе Евангелия от Иоанна

дения см. Wilson Paroschi, Incarnation and Covenant in 
the Prologue to the Fourth Gospel, European University 
Studies 820 (Frankfurt: Lang, 2006), 23–30.
4 Глагольная форма слова miškān – šākan, что также оз-
начает «жить». Это слово связано с пост-библейским 
термином šĕkînāh, который буквально означает «место 
жительства», но чаще всего относится к славе Божьей, 
присутствующей в скинии и храме. О слове šĕkînāh см. 
Craig A. Koester, The Dwelling of God: The Tabernacle 
in the Old Testament, Intertestamental Jewish Literature, 
and the New Testament, Catholic Biblical Quarterly 
Monograph Series 22 (Washington, DC: Catholic Biblical 
Association, 1989), 71–72.
5 Леон Моррис говорит: «Из непосредственного упо-
минания ‘славы’, поскольку слава ассоциировалась 
со скинией, становится ясно, что Иоанн хочет, чтобы 
мы помнили о присутствии Бога в скинии в пустыне». 
The Gospel According to John, rev. ed., New International 
Commentary on the New Testament (Grand Rapids: 
Eerdmans, 1995), 91.
6 См. Craig A. Evans, Word and Glory: On the Exegetical 
and Theological Background of John’s Prologue, Journal 
for the Study of the New Testament Supplement Series 89 
(Sheffield: Sheffield Academic Press, 1993), 79–81.
7 В отношении Исход 34, и вторя преобладающему 
мнению среди толкователей Евангелия от Иоанна, Эн-
тони Т. Хансон утверждает: «Невозможно найти отры-
вок из Писания, содержащий более фундаментальные 
общие элементы с Ин. 1:14–18. Я считаю неизбеж-
ным вывод, что один является основой другого». См. 
Anthony T. Hanson, “John 1:14–18 and Exodus 34,” New 
Testament Studies 23 (1977): 95. Дополнительные мес-
сианские параллели с историей исхода в Евангелии 
от Иоанна включают: бронзового змея (Ин. 3:14–15; 
ср. Чис. 21:4–9), огненный столп (Ин. 8:12; 12:46; ср. 
Исх. 13:21), манну (Ин. 6:31–35, 48; ср. Исх. 16:1–36; 
Чис. 11:1–9), воду из скалы (Ин. 7:38; ср. Исх. 17:1–7; 
Чис. 20:1–14), жертвенного агнца (Ин. 1:29, 46; ср. Ле-
вит 4:1–5:13), «знамения» Иисуса (Ин. 20:30–31; ср. 
Втор 34:10–12), и Пророка, подобного Моисею (Ин. 

1:21, 15; 4:19; 6:14; 7:40; ср. Втор 18:15–19). См., напри-
мер, Andreas J. Köstenberger, “Exodus in John,” в Exodus 
in the New Testament, ed. Seth M. Ehorn, The Library of 
New Testament Studies 663 (London: T&T Clark, 2023), 
88–108.
8 Известным примером является Хельмут Кёстер, ко-
торый ещё в 2007 году утверждал, что Пролог Еван-
гелия от Иоанна включает в себя «традиции, сформи-
рованные гностическим взглядом на спасение». См. 
Helmut Koester, From Jesus to the Gospels: Interpreting 
the New Testament in Its Context (Minneapolis: Fortress, 
2007), 140. См. также Stephen J. Patterson, “The Prologue 
to the Fourth Gospel and the World of Speculative Jewish 
Tradition,” в Jesus in Johannine Tradition, ed. Robert T. 
Fortna and Tom Thatcher (Louisville: WJK, 2001), 323–
332.
9 Evans, Word and Glory, 198.
10 Там же.
11 Краткую историю толкования Евангелия от Иоан-
на и причины, приведшие к отказу от гностицизма 
как возможной основы для него, см. в Wilson Paroschi, 
“Archaeology and the Interpretation of John’s Gospel: A
Review Essay,” Journal of the Adventist Theological Society 
20 (2009): 67–88.
12 Evans, Word and Glory, 199.
13 F. F. Bruce, The Gospel of John: Introduction, Exposition 
and Notes (Grand Rapids: Eerdmans, 1983), 44.
14 Richard Bauckham, Gospel of Glory: Major Themes in 
Johannine Theology (Grand Rapids: Baker, 2015), 50.
15 См., например, D. A. Carson, The Gospel According 
to John (Grand Rapids: Eerdmans, 1991), 134; T. Francis 
Glasson, Moses in the Fourth Gospel, Studies in Biblical 
Theology 40 (London: SCM, 1963), 25–26; Rudolf
Schnackenburg, The Gospel According to St. John (New 
York: Herder & Herder, 1968), 1:278; C. K. Barrett, The 
Gospel According to St. John, 2nd ed. (Philadelphia: 
Westminster, 1978), 169; Morris, The Gospel According to 
John, 100; George R. Beasley-Murray, John, 2nd ed., Word 
Biblical Commentary 36 (Nashville: Nelson, 1999), 15; 
Marianne M. Thompson, The God of the Gospel of John 



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 36 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

Воплощенный Яхве: христологическая интерпретация 
повествования об Исходе в прологе Евангелия от Иоанна

(Grand Rapids: Eerdmans, 2001), 110–113; and Bauckham,
Gospel of Glory, 52–53.
16 Philo, Mos. 1.156.
17 Philo, QE 2.54.
18 Philo, Mos. 1.158; QE 2.29, 40, 46; Josephus, Ant. 3.96; 
2 Bar. 4:1–7; 59:3–12; 4 Ezra 14:3–6; and Marqah, Memar 
Marqah 2.12; 4.3, 7; 5:3. Об этой традиции см. в пло-
дотворной дискуссии Wayne A. Meeks, The Prophet-
King: Moses Traditions and the Johannine Christology, 
Supplements to Novum Testamentum 14 (Leiden: Brill, 
1967), 156–159, 205–209, 241–244; о божественном ста-
тусе Моисея по мнению Филона см. 103–106.
19 См. выдержки в Hermann L. Strack and Paul Billerbeck, 
Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und 
Midrash (Munich: Beck, 1926), 4:939–940.
20 Hartmut Gese, Essays on Biblical Theology, trans. Keith 
Crim (Minneapolis: Augsburg, 1981), 208.
21 Gese, Essays on Biblical Theology, 208.
22 Например, J. Louis Martyn, History and Theology in 
the Fourth Gospel, rev. ed. (Nashville: Abingdon, 1979), 
131n191; и Francis J. Moloney, The Gospel of John, Sacra 
Pagina 4 (Collegeville, MN: Liturgical, 1998), 46.
23 Торд Ларссон пишет: «Такие отрывки, как 1:18, 
6:46, 5:37, 7:28, 8:19, 54 и далее, и 15:21, показывают, 
что мысль о некоторой степени скрытости являет-
ся существенным элементом в представлении о Боге 
в Четвертом Евангелии». См. Tord Larsson, God in the 
Fourth Gospel: A Hermeneutical Study of the History 
of Interpretations, Coniectanea Biblica 35 (Stockholm: 
Almqvist & Wiksell, 2001), 244.
24 Относительно гипотезы о том, что Иоанн написал 
свое Евангелие в контексте полемики против традици-
онного иудаизма в его восприятии личности Иисуса 
Христа, см. Craig S. Keener, The Gospel of John (Grand 
Rapids: Baker Academic, 2010), 1:194–228.
25 По этому поводу см., в частности, дискуссию в 
Wayne A. Meeks, “The Man from Heaven in Johannine 
Sectarianism,” Journal of Biblical Literature 91 (1972): 
44–72.
26 Например, David Eaglesham, “Note on John 1:17,” 

Expository Times 16 (1904–1905): 428; Nils A. Dahl, “The 
Johannine Church and History,” в Current Issues in New 
Testament Interpretation: Essays in Honor of Otto A.
Piper, ed. William Klassen and Graydon F. Snyder (New 
York: Harper & Row, 1962), 132; Peder Borgen, Bread from 
Heaven: An Exegetical Study of the Concept of Manna in 
the Gospel of John and the Writings of Philo, Supplements
to Novum Testamentum 10 (Leiden: Brill, 1965), 151–152; 
Hanson, “John 1:14–18 and Exodus 34,” 96; Morna Hooker, 
“The Johannine Prologue and the Messianic Secret,” New 
Testament Studies 21 (1975): 55; Warren Carter,
“The Prologue and John’s Gospel: Function, Symbol and 
the Definite Word,” Journal for the Study of the New 
Testament 39 (1990): 43–48; и Herman Ridderbos, The 
Gospel According to John: A Theological Commentary, 
trans. John Vriend (Grand Rapids: Eerdmans, 1997), 58.
27 О том, следует ли в греческом тексте читать 
monogenēs huios (Единородный Сын) или monogenēs 
theos (Единородный Бог), см. Paroschi, Incarnation and 
Covenant, 159n1.
28 Larsson, God in the Fourth Gospel, 244.
29 Ridderbos, The Gospel According to John, 58.
30 В данном случае выражение «сущий [hōn] в недре 
Отчем» (Ин. 1:18) не следует читать только в связи с 
предсуществующим Логосом или с историческим со-
бытием Иисуса из Назарета. Тексты, такие как Ин. 
8:56 и 12:41, а также 1:1–2, 8:42, 10:30, 16:28 и 17:1, 5, не 
говоря уже о неоднократном использовании Иисусом 
egō eimi (8:24, 28, 58; 13:19; ср. 6:35, 48, 51; 8:12; 10:7, 9, 
11, 14; 11:15; 14:6; 15:5), убедительно свидетельствуют о 
том, что причастие настоящего времени hōn представ-
ляет собой онтологическое утверждение об Иисусе 
Христе; следовательно, оно не ограничено временем. 
M.-J. Lagrange, Évangile selon Saint Jean, 2nd ed., Études 
Bibliques (Paris: Gabalda, 1925), 28. Именно благодаря 
совершенному общению, существующему между От-
цом и Сыном, Иисус может произнести слова, кажу-
щиеся кощунственными: «Видевший Меня, видел и 
Отца» (Ин. 14:9).
31 Например, Юрген Беккер пишет: «Христианская 



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 37 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

Воплощенный Яхве: христологическая интерпретация 
повествования об Исходе в прологе Евангелия от Иоанна

ного raḇ (букв., изобилующий), гораздо лучший пере-
вод, чем poly- (очень) в Септуагинте, как демонстриру-
ет Александр Цуцеров в своей книге Glory, Grace, and 
Truth: Ratification of the Sinaitic Covenant According to 
the Gospel of John (Eugene: Pickwick, 2009), 66–130.
34 В своем комментарии к Евангелию от Иоанна Эрнст 
Хенхен говорит, что «в этом стихе „благодать и исти-
на“ противопоставляются закону, который возник 
через Моисея таким образом, который не встречает-
ся больше нигде в Евангелиях». John 1, 120. В другом 
месте он также говорит: «Это противопоставление за-
кона и благодати чуждо Четвертому Евангелию». Ernst 
Haenchen, “Probleme des johanneischen ‘Prologs,’”
Zeitschrift für Theologie und Kirche 60 (1963): 323. Но 
зачем постулировать антитезис, чуждый мысли Иоан-
на, если в греческом тексте (ни alla, ни de) нет ничего, 
что требовало бы антитезиса, и особенно если этот от-
рывок можно удовлетворительно интерпретировать 
таким образом, который согласуется с мыслью еванге-
листа? Как утверждает Дж. Н. Сандерс, «сделать закон 
и благодать взаимоисключающими может быть харак-
терно для Павла, но из этого не следует, что это также 
характерно для Иоанна». Commentary on the
Gospel According to St. John, ed. and completed by B. A. 
Mastin, Harper’s New Testament Commentaries [New 
York: Harper & Row, 1968], 85.
35 «Умножение терминов – это преднамеренная попыт-
ка всеобъемлющего изложения [идеи]». John Durham, 
Exodus, Word Biblical Commentary 3 (Waco, TX: Word, 
1987), 454.
36 Walter Brueggemann, “The Book of Exodus: Introduction, 
Commentary, and Reflections,” в The New Interpreter’s 
Bible, ed. Leander E. Keck (Nashville: Abingdon, 1994), 
1:946.
37 Brueggemann, “The Book of Exodus,” 1:947.
38 См. Lester J. Kuyper, “Grace and Truth: An Old Testament 
Description of God, and Its Use in the Johannine Gospel,” 
Reformed Review 16, no. 1 (1962): 2–5.
39 Так считает Alfred Jepsen, “āmān,” в Theological 
Dictionary of the Old Testament, ed. G. Johannes 

церковь должна знать, что Моисей и закон нераз-
рывно связаны. Благодать не следует приписывать 
Моисею. Она принадлежит Иисусу Христу, кото-
рый не является дарителем закона. Поэтому христи-
ане находятся под благодатью, а не под законом». 
См. Jürgen Becker, Das Evangelium nach Johannes, 
Ökumenischer Taschenbuchkommentar zum Neuen 
Testament (Gütersloh: Mohn, 1979–1981), 1:84. См. так-
же C. H. Dodd, The Interpretation of the Fourth Gospel 
(Cambridge: Cambridge University Press, 1953), 86; и Udo 
Schnelle, Antidocetic Christology in the Gospel of John: 
An Investigation of the Place of the Fourth Gospel in the 
Johannine School (Minneapolis: Fortress, 1992), 31. Ув-
лечение в некоторых научных новозаветных кругах 
маркионовским пониманием Павла относительно вза-
имосвязи закона и благодати можно проиллюстриро-
вать следующим утверждением Ханса фон Кампенхау-
зена: «В той мере, в какой Маркион вновь переживает 
Евангелие в его истинной природе как искупление 
погибших, его богословие является первобытно хри-
стианским в духе Иисуса; и в своем понимании веры 
как свободы от Моисеева закона он непосредствен-
но близок к Павлу». См. Hans von Campenhausen, 
The Formation of the Christian Bible, trans. J. A. Baker 
(Mifflintown, PA: Sigler, 1997), 149.
32 Frank Thielman, The Law and the New Testament: The 
Question of Continuity, Companions to the New Testament 
(New York: Herder & Herder, 1999), 105. См. также J. 
Ramsey Michaels: “The ‘grace’ or gift of the law through 
Moses has now, through Jesus Christ, given way to ‘grace 
and truth.’” The Gospel of John (Grand Rapids: Eerdmans), 
90. Можно также в качестве примера привести Carson, 
The Gospel According to John, 132; Hanson, “John 1:14–
18 and Exodus 34,” 97; и D. Moody Smith, John, Abingdon 
New Testament Commentaries (Nashville: Abingdon, 
1999), 61.
33 Следует заметить, что параллель между Ин. 1:14 и 
Исх. 34:6 затрагивает не только charis kai alētheia, но и 
всё предложение plērēs charitos kai alētheias, в котором 
plērēs (полный) – это перевод Иоанном прилагатель-



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 38 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

Воплощенный Яхве: христологическая интерпретация 
повествования об Исходе в прологе Евангелия от Иоанна

46 William J. Dumbrell, “Grace and Truth: The Progress of 
the Argument of the Prologue of John’s Gospel,” в Doing 
Theology for the People of God: Studies in Honor of J. I. 
Packer, ed. Donald Lewis and Alister McGrath (Downers 
Grove, IL: InterVarsity, 1996), 115.
47 Фактически, это «высшее выражение» верности 
Бога завету, как говорит Андреас Й. Кёстенбергер. См. 
Andreas J. Köstenberger “John,” в Commentary on the 
New Testament Use of the Old Testament, ed. G. K. Beale 
and D. A. Carson (Grand Rapids: Baker, 2007), 422.
48 Предлог anti может иметь разные значения (вместо, 
взамен, от имени, из-за, следовательно) в разных кон-
текстах; см. Frederick W. Danker, Walter Bauer, William F. 
Arndt, and F. Wilbur Gingrich, Greek-English Lexicon of 
the New Testament and Other Early Christian Literature, 
3rd ed. (Chicago: University of Chicago Press, 2000), 
87–88. О том, что в Ин. 1:16 его следует понимать как 
«вместо», см. Ruth B. Edwards, “Charin anti Charitos 
(John 1:16): Grace and the Law in the Johannine Prologue,” 
Journal for the Study of the New Testament 32 (1988): 3–7. 
Было высказано предположение, что «анти» также 
может означать «соответствующий», и что это имен-
но тот случай (M.-É. Boismard, John’s Prologue, trans. 
Carisbrooke Dominicans [Westminster: Newman, 1957], 
61). Тогда смысл будет заключаться в том, что благо-
дать, которую получает христианин, соответствует 
источнику благодати во Христе. Однако Эдвардс убе-
дительно показал, что «анти» никогда на самом деле 
не означает «соответствующий», за исключением, воз-
можно, некоторых сложных слов (например, «антити-
пос», «антифонос»), и что «в контексте нет ничего, что 
подтверждало бы это неясное значение, которое долж-
но основываться на лингвистических соображениях» 
(“Charin anti Charitos,” 5. Ряд толкователей и перевод-
чиков истолковывают слово «анти» в этом отрывке 
как «на», «в дополнение к», указывая на неисчерпае-
мое изобилие даров Божьих, приводящее к постоян-
ному потоку благодати. Например, Schnackenburg, The 
Gospel According to St. John, 1:275; Barnabas Lindars, The 
Gospel of John [London: Oliphants, 1972]), 97; и Beasley-

Botterweck and Helmer Ringgren, trans. John T. Willis 
(Grand Rapids: Eerdmans, 1974), 1:314.
40 См. Tsutserov, Glory, Grace, and Truth, 131–196.
41 В своей классической монографии по этой теме Нель-
сон Глюк пишет, что «ḥeseḏ соответствует требовани-
ям верности и включает в себя понятие ’emeth. Фразу 
ḥeseḏ we’ĕmet следует рассматривать как гендиадис, в 
котором ’emeth является пояснительным прилагатель-
ным». См. Nelson Glueck, Hesed in the Bible, trans. Alfred 
Gottschalk (Cincinnati: Hebrew Union College Press, 
1967), 55; cр. 102
42 Gordon R. Clark, The Word “Hesed” in the Hebrew Bible, 
Journal for the Study of the Old Testament Supplement 
Series 157 (Sheffield: JSOT Press, 1993), 242–255.
43 Clark, The Word “Hesed” in the Hebrew Bible, 255.
44 Бревард С. Чайлдс утверждает, что повествование, 
начинающееся с истории о золотом тельце, достигает 
своей кульминации в 34-й главе, с восстановлением 
завета, нарушенного в 32-й главе; 33-я глава соединя-
ет две части повествования рассказом о заступниче-
стве Моисея. Brevard S. Childs, The Book of Exodus: A 
Critical, Theological Commentary, Old Testament Library 
(Philadelphia: Westminster, 1974), 610–611). Корнелис 
Хоутман утверждает, что никакая экзегеза не может 
должным образом осветить эти три главы, если она не 
исходит
из предположения, что они образуют «единое целое». 
Cornelis Houtman, Exodus, trans. Johan Rebel and Sierd 
Woudstra, Historical Commentary on the Old Testament 
(Leuven: Peeters, 1999), 3:605.
45 «Бог явил свободный акт благодати, избрав Израиль 
Своим народом. В этом избрании Израиля Он мило-
стиво установил завет и милостиво прощает грех Сво-
его заблудшего народа. На этом основании Он прихо-
дит к Израилю… в словах ḥeseḏ и ’emeth; эти термины 
описывают Его верную заветную преданность Свое-
му народу. Именно на это Израиль может возложить 
свою надежду». Kuyper, “Grace and Truth,” 10. См. так-
же более подробное обсуждение этого вопроса в Clark, 
The Word “Hesed” in the Hebrew Bible, 247–252.



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 39 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

Воплощенный Яхве: христологическая интерпретация 
повествования об Исходе в прологе Евангелия от Иоанна

евреев в пустыне, … Он был и Тем, Кто дал закон Из-
раилю. Окруженный грозной славой на Синае, Хри-
стос в присутствии всего народа провозгласил Десять 
Заповедей закона Своего Отца. Он вручил Моисею за-
кон, начертанный на каменных скрижалях». Э. Уайт, 
Патриархи и пророки, 366. Ср. Также с White, Child 
Guidance (Washington, DC: Review and Herald, 1954), 
182, 355; White, Christ’s Object Lessons (Battle Creek, 
MI: Review and Herald, 1900), 287; и White, The Desire 
of Ages (Mountain View, CA: Pacific Press, 1898), 52, 500, 
555; и др. Она также прямо заявляет, что Иисус есть 
великий Я ЕСМЬ (Уайт, Желание веков, 24-25; Св-ва 
для Церкви, 6:20) и Бог Ветхого Завета (Уайт, Св-ва 
для Церкви, 6:341-342, 392; Патриархи и пророки, 411; 
История спасения, 132. 
51 Это следует понимать как отступление от моей по-
зиции, изложенной в работе Incarnation and Covenant, 
75–95.
52 Например, Morris, The Gospel According to John, 144, 
295; Ridderbos, The Gospel According to John, 88, 207; и 
Andrew T. Lincoln, The Gospel According to Saint John, 
Black’s New Testament Commentaries (Peabody, MA:
Hendrickson, 2005), 119, 208. Было бы заманчиво истол-
ковать Ин. 6:32 в соответствии с той же концепцией. 
В этом случае отрывок содержал бы тонкую иронию: 
именно Иисус, а не Моисей, дал Израилю манну (ср. 
ст. 31). То есть, контраст в стихе 32 заключался бы не 
между Моисеем и Богом как дарителем манны, а меж-
ду самой манной, «хлебом с неба», и Иисусом как «ис-
тинным хлебом с неба» (ср. ст. 33, 35). Изменение
времени глагола с перфектного dedōken (давал) на на-
стоящее didōsin (даёт) ещё больше подтверждает эту 
интерпретацию.
53 Так считает Dodd, The Interpretation of the Fourth 
Gospel, 93–96; Raymond E. Brown, The Gospel According 
to John: Introduction Translation and Notes AB 29 
(Garden City, NJ: Doubleday, 1967), 1:533–538; и осо-
бенно H. Zimmerman, “Das Absolute Ego Eimi als 
die neutestamentliche Offenbarungsformel,” Biblische 
Zeitschrift 4 (1960): 54–69, 266–276.

Murray, John, 15). Хотя это значение и приемлемо с 
богословской точки зрения, по мнению Эдвардса, его 
следует также отвергнуть «по одной очень веской при-
чине: нет параллели этому употреблению во всей гре-
ческой литературе, которая использует для этой цели 
не «анти», а «эпи» (ср. Сир 26:15). Если Иоанн имел в 
виду «эпи», спрашивает Эдвардс, «почему он не на-
писал «эпи», как Бен Сирах?» (“Charin anti Charitos,” 
5). Что касается предполагаемой параллели у Филона 
(Post. 145), при внимательном рассмотрении anti вы-
дает свой обычный смысл: «вместо» (Edwards, “Charin 
anti Charitos,” 5–6; и Max Zerwick, sec. 95 в Biblical Greek 
Illustrated by Examples [Rome: Iura Editionis et Versionis 
Reservantur, Rome, 1963]).
49 Утверждать, что Божья благодать доступна в двух 
степенях, как говорит Эдвард У. Клинк III, «значит 
противопоставлять Писание самому себе». Edward 
W. Klink III, John, Exegetical Commentary on the New 
Testament (Grand Rapids: Zondervan, 2016), 116. Одна-
ко кажется разумным предположить, вслед за Буама-
ром, что Божья благодать в Иисусе Христе «открылась 
в глазах людей с беспрецедентной точностью и ясно-
стью». Boismard, John’s Prologue, 56.
50 Эта идея неоднократно поднималась в работах Эл-
лен Г. Уайт. Она говорит, например, что «Во всех этих 
откровениях Божественная слава открывалась через 
Христа. Не только при пришествии Спасителя, но на 
протяжении всех веков после грехопадения и обещан-
ного искупления «Бог во Христе примирил с Собою 
мир» (2 Коринфянам 5:19)... Всякое общение между 
Небом и падшим родом осуществляется через Христа. 
Это Сын Божий дал нашим прародителям обетование 
об искуплении. Это Он открывался патриархам. Адам, 
Ной, Авраам, Исаак, Иаков и Моисей понимали Еван-
гелие. Они ожидали, что спасение принесет Тот, Кто 
будет Заместителем и Гарантом человека. Эти святые 
мужи древности общались со Спасителем, Которому 
предстояло прийти в наш мир в человеческой плоти, а 
некоторые из них говорили со Христом и небесными 
ангелами лицом к лицу. Христос не только направлял 



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 40 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

Горят ли нечестивые вечно в аду?*
Том Шепард

«И пойдут сии в муку вечную, а праведники в жизнь вечную»
(Мф. 25:46)

В  Ц Е Н Т Р Е  В Н И М А Н И Я  П И СА Н И Е

В этом тексте слово «вечный» 
используется дважды. В пер-
вый раз оно применяется к 
наказанию нечестивых, а во 

второй раз относится к вечной жизни пра-
ведников. Если «вечная жизнь» означает 
жизнь без конца, разве «вечное наказание» 
тоже не должно быть без конца?

ОВЦЫ И КОЗЛЫ

Стих Мф. 25:46 – это заключитель-
ные слова притчи Иисуса, или истории об 
овцах и козлах (Мф. 25:31–46). История 
описывает Второе пришествие Господа, 
в котором Он разделяет «народы»1 на две 
четкие группы – овец, и козлов. Овцы по-
мещены по правую сторону от Учителя, а 
козлы – по левую. Дважды в истории овцы 



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 41 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

названы праведниками (ст. 37 и 46). Козлы 
никогда не названы конкретно, хотя они, 
очевидно, представляют собой группу, 
противоположную овцам. И овцы, и козлы 
обращаются к Иисусу как к Господу и дают 
довольно похожие ответы на Его слова.

Иисус обращается сначала к овцам, 
называя их блаженными и приглашая во-
йти в Царство, уготованное им от основа-
ния мира. Причина, по которой их при-
глашают войти, заключается в том, что 
они заботились о Нем, проявляя заботу о 
бедных и нуждающихся. Козлы же, напро-
тив, названы проклятыми2 и осуждены на 
«вечный огонь, уготованный дьяволу и ан-
гелам его» (ст. 41). Причина сурового суда 
над козлами – их безразличие к бедным и 
нуждающимся, что, как указывает Иисус, 
равносильно отказу в служении Ему Само-
му и не оказании помощи Ему. 

ДВА ПОДХОДА К ЖИЗНИ

Мы видим, что Иисус представляет 
две совершенно противоположные судь-
бы, основанные на двух совершенно раз-
ных подходах к жизни в современном 
мире. Те, кто благословляет и помогает 
другим, делясь своим временем и ресурса-
ми, движутся к вечному царству радости и 
блаженства. Те, кто пренебрегает помощью 
окружающим, не осознают не только нуж-
ды этих «самых обездоленных», но и того 
факта, что, поступая так, они пренебрега-
ют Самим Иисусом.3 Иисус сказал, что они 
движутся к тому, чего Бог никогда не пред-
назначал для людей – вечному наказанию. 

ВЕЧНОЕ НАКАЗАНИЕ 

Но что же это за «вечное наказание», 
на которое обречены козлы? Термин «нака-
зание», используемый здесь, – это kolasis, 
довольно редкое слово в Новом Завете, 
используемое только здесь, в Евангелии 
от Матфея 25:46, и в 1 Иоанна 4:18. Оно 
происходит от корня, означающего «об-
резать», «отрезать», «отсечь», «калечить», 
«наказывать». В нем заложен смысл отсе-
чения ненужного. Быть наказанным Богом 
означает быть отсеченным. Это последова-
тельное учение Писания, что нечестивые 
будут наказаны Всемогущим (Быт. 6–9; 
Иез. 18; Рим. 1; Евр. 10:29; 2 Пет. 2:9; Откр. 
20). Возможно, читателей не так беспоко-
ит идея наказания, как такового, как идея 
наказания, которое продолжается на про-
тяжении всей вечности. Таким образом, 
слово «вечный» является более важным в 
выражении «вечное наказание».

В тексте используется термин «веч-
ный» – aionios. Его ветхозаветный аналог 
– еврейский термин ʿolam. Оба термина 
могут означать «вечный, нескончаемый» 
или «на всю жизнь, пока длится жизнь», 
в зависимости от того, что они означают. 
В Исх. 21:6 раб, любящий своего господи-
на, будет служить ему ʿolam (вечно = всю 
свою жизнь). В Послании Иуды 7 Содом 
и Гоморра подвергаются наказанию огнем 
aionios (вечным огнем). Очевидно, Содом 
и Гоморра больше не горят; таким образом, 
огонь был вечным только в смысле конеч-
ного или продолжающегося результата, а 
не в смысле огня, который все еще горит 
или будет гореть бесконечно.

Это приводит нас к вопросу о том, как 

Что имеет в виду Иисус, когда говорит,
что мы должны быть «совершенными»?



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 42 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

вечными. Поскольку они горючи, они сго-
рают. Но огонь вечен по своим последстви-
ям (ср. Марк 9:42–50, где говорится о черве, 
который не умирает, и об огне, который не 
гаснет)6. Поучительно отметить, что Иисус 
называет вечными не нечестивых, а огонь, 
который пожрет их. Нечестивые сгорают в 
вечном огне (подобно мякине или плеве-
лам), и следствием этого является вечное 
наказание, а не вечное наказывание.

ВОПРОС О БЕССМЕРТИИ

Вышеприведенный вывод под-
тверждается тем фактом, что праведники 
получат бессмертие только при первом 
воскресении (1 Кор. 15:50–54). Следова-
тельно, «вечная жизнь» будет жизнью 
без конца (Откр. 21:4), тогда как нечести-
вые, которые не имеют или не получают 
бессмертия (Еккл. 9:5–6; 2 Фес. 2:9–10), 
не могут страдать вечно, потому что они 
смертны. Их наказание – вторая смерть 
(Откр. 2:11; 20:6, 14; 21:8). В то время как 
праведники могут ожидать жизни вечного 
блаженства, ожидание нечестивых – огонь 
суда, который поглотит их (Евр. 10:27).

ВЫВОД

Соединив все это воедино, мы видим, 
что наказание, которое получают нечести-
вые, – это то, что они сами навлекают на 
себя, пренебрегая нуждающимися вокруг 
себя. Это связывает их с дьяволом и его 
ангелами на пути к справедливому нака-
занию от Бога. Наказание будет включать 
в себя уничтожение огнем, но сам огонь, 

термин aionios используется в Евангелии 
от Матфея. Евангелист использует термин 
«вечный» шесть раз (18:8; 19:16, 29; 25:41, 
46 [дважды]). Трижды этот термин свя-
зан с «жизнью» (следовательно, «вечная 
жизнь»), и трижды он связан с «огнем» или 
«наказанием». Вечная жизнь – это награда 
праведников и ясно указывает на беско-
нечное существование. Многие предпола-
гают, что наказание нечестивых, «вечный 
огонь», – это бесконечное существование 
в вечно горящем аду.

Грешники Содома «представлены в 
качестве примера, претерпевая отмщение 
вечным огнем» [Иуда 7]. В этом отрывке 
дается определение «вечного огня». Это 
огонь от Бога, который уничтожает греш-
ников полностью и навсегда.4

ВЕЧНЫЙ ОГОНЬ

Однако более внимательное изучение 
использования Матфеем термина «огонь» 
предполагает иную перспективу. Матфей 
использует слово «огонь» (греч. pyr) в об-
щей сложности двенадцать раз.5 Почти 
все эти случаи связаны с идеей суда. Осо-
бенно поучительными являются сельско-
хозяйственные метафоры, используемые 
Иоанном Крестителем в Матфее 3:10–12 и 
Иисусом в притче о пшенице и плевелах в 
Матфее 13:24–30, 36–43. В обоих случаях 
происходит разделение на доброе и злое. 
Добрые вещи сохраняются, а злые сгора-
ют. Термин «сгорают» на греческом языке 
– katakaio, что означает «пожирать», «сжи-
гать». Мякина (Мф 3:10–12) или плеве-
лы (13:36–43) сгорают в неугасимом огне 
(3:12). Ни мякина, ни плевелы не остаются 

Что имеет в виду Иисус, когда говорит,
что мы должны быть «совершенными»?



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 43 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

дуют добрые дела, которые Бог приготовил зара-
нее, чтобы мы могли их совершать (ср. также Иак. 
2:14–26). Это последовательное учение Писания о 
том, что нас судят по нашим делам (2 Кор. 5:10; 
Мф. 16:27; Притч. 24:12).
4 Edward W. Fudge, The Fire That Consumes (Houston, 
TX: Providential Press, 1982), 287.
5 Матфея 3:10, 11, 12; 5:22; 7:19; 13:40, 42, 50; 17:15; 
18:8, 9; 25:41.
6 Упоминая неумирающего червя и неугасимо-
го огня в связи с наказанием нечестивых, Иисус 
цитирует Исаию 66:24. Эти два образа передают 
одну и ту же весть: червь не умрет, и огонь не по-
гаснет, пока труп не будет полностью сожжен – то 
есть уничтожение нечестивых будет полным.

хотя и вечен по своему действию, не будет 
гореть вечно, потому что нечестивые не 
бессмертны (ср. Мал 4:1–3).

Том Шепард,

Старший научный сотрудник 
кафедры Нового завета,
университет Эндрюса

Что имеет в виду Иисус, когда говорит,
что мы должны быть «совершенными»?

* Эта статья первоначально была опубликована в Interpret-

ing Scripture: Bible Questions and Answers, ed. Gerhard Pfandl 

(Silver Spring, MD: Biblical Research Institute, 2010), 2:293–296. 

Перепечатывается с небольшими изменениями.
1 В Новом Завете этот термин часто относится к язычникам. 

Однако в этом месте Евангелия от Матфея он, кажется, 

подразумевает всё человечество, включая Израиль и 

церковь. См. Donald Hagner, Matthew 14–28, Word Biblical 

Commentary 33b (Dallas: Word Books, 1995), 742.
2 Греческий термин является формой глагола kataraomai, 

что означает «проклинать». Он используется только здесь, в 

Евангелии от Матфея, но также встречается в Евангелии от 

Марка 11:21, Евангелии от Луки 6:28, Послании к Римлянам 

12:14 и Послании Иакова 3:9. Сравните понятие проклятия 

Богом во Второзаконии 21:23.
3 Мы можем возразить, что в этой истории ничего 
не говорится о спасении по благодати через веру 
вне дел (Еф. 2:8–9), и, действительно, она, кажется, 
предполагает спасение через добрые дела по отно-
шению к нуждающимся. Но это было бы непра-
вильным пониманием как Иисуса, так и Павла. 
Библейская точка зрения на человеческую приро-
ду заключается в том, что мы поступаем в своей 
жизни так, каковы мы внутри (ср. Мф. 7:15–20: 
«по плодам их узнаете их»). Павел предполагает 
то же самое в Ефесянам 2:8–10, где за верой сле-



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 44 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

Теология плоти и костей
А Н О Н С И Р О ВА Н И Е  К Н И Г И

Книга «Теология плоти и костей» прослеживает путь человеческого тела от пра-
ха Эдемского сада до его окончательного преображения во славе. Это не богословский 
трактат, предназначенный только для узких специалистов. Эта книга предназначена для 
тех, у кого есть вопросы относительно библейского понимания того, что значит быть че-
ловеком, как наши тела преображаются Богом, почему наши тела необходимы для суще-
ствования, и как мы можем понять воскресшее тело. В мире, в котором тело либо обо-
жествляется, либо игнорируется, эта книга деликатно напоминает нам, что наши тела 
были созданы с величайшей заботой, и они остаются предметом Божьей заботы, не-
смотря на то что серьезно затронуты грехом. Искупленные и преображенные Христом, 
наши тела имеют чудесное будущее, более прекрасное, чем мы можем себе представить.

Theology of Flesh and Bones 
Editor: Elias Brasil de Souza (Silver Spring, MD: Biblical Research Institute, 2025).

Еще больше серьезной академической литературы вы можете найти
в книжном магазине BRI, на Amazon Kindle и Logos.com! 

bookshop.adventistbiblicalresearch.org



WWW.ADVENTISTBIBLICALRESEARCH.ORG 45 # 92 | ОКТЯБРЬ - ДЕКАБРЬ | 2025 Г

И Н Д Е К С

Индекс (для тех, кто читает на английском) 

ТРЕБОВАНИЯ ДЛЯ СТАТЕЙ/РУКОПИСЕЙ

Статьи, представляющие интерес для адвентист-
ского богословия, пишутся по заказу Института би-
блейских исследований и должны быть отправлены по 
электронной почте редактору по адресу: brinewsletter@
gc.adventist.org.

РАЗРЕШЕНИЕ НА ИСПОЛЬЗОВАНИЕ МАТЕРИАЛОВ

Материалы могут использоваться для пропо-
ведей и публичных презентаций, а также могут быть 
перепечатаны официальными организациями Церкви 
адвентистов седьмого дня, если в качестве источни-
ка указан Институт библейских исследований. Перед 
публикацией переведенные статьи должны быть рас-
смотрены соответствующим Комитетом библейских 
исследований.

Copyright © 2025
Институт библейских исследований
Генеральная конференция адвентистов седьмого дня
12501 Old Columbia Pike
Silver Spring, MD 20904, USA
Phone: 301.680.6790
Fax: 301.680.6788
adventistbiblicalresearch.org 
Русскоязычный сайт: bri.esd.adventist.org

Первый номер «Размышлений» вышел в январе 
2003 года. С тех пор мы опубликовали много статей. 
Хотя можно использовать Acrobat для одновременно-
го поиска во всех прошлых выпусках Reflections по од-
ному слову или фразе, некоторые читатели запросили 
формальный индекс. Отныне в конце каждого инфор-
мационного бюллетеня, который легко можно загру-
зить, вы найдете индекс в формате pdf. 

Если вы хотите одновременно искать во всех 
прошлых выпусках информационного бюллетеня 
одно слово или фразу в Acrobat, вы должны загрузить 
с веб-сайта BRI

https://adventistbiblicalresearch.org/newsletters
все номера Reflections в PDF-формате в одну папку.

Откройте любой номер бюллетеня в Acrobat и 
нажмите Shift+Command+F (Shift+Ctrl+F в Windows). 
В появившемся окне поиска убедитесь, что вы нажали 
переключатель «Все PDF-документы в», а в раскрыва-
ющемся под ним меню выберите папку, в которую вы 
поместили нужный вам номер Reflections. 

Нажмите здесь, чтобы загрузить Индекс 

Редактор: Фрэнк М. Хазел
Ответственный за выпуск: Донна Родилл
Редакционный комитет:
Элиас Бразил де Соуза, Клинтон Уолен,
Даниэль Бедьяко, Келди Пароски
Ответственный за русскоязычное издание: Зайцев Е.В.

http://adventistbiblicalresearch.org
http://bri.esd.adventist.org
https://adventistbiblicalresearch.org/newsletters
https://www.adventistbiblicalresearch.org/wp-content/uploads/index-to-reflections.pdf

